
UNIWERSYTET  MUZYCZNY  FRYDERYKA  CHOPINA 

Dziedzina sztuki, dyscyplina artystyczna: sztuki muzyczne 

 

 

 

 

 

Lan Jin 

 

 

 

 

„Ave Maria” jako źródło inspiracji dla kompozytorów  

na przestrzeni stuleci 

 

 

 

 

Opis dzieła artystycznego  

 

 

 

 

 

 

 

                                                            Praca doktorska napisana pod kierunkiem 

 dr hab. Jolanta Anna Janucik, prof. UMFC 

 

 

 

 

 

Warszawa 2025 

 



   

 

 

Oświadczenie promotora pracy doktorskiej 

 

Oświadczam, że niniejsza praca została przygotowana pod moim kierunkiem i 

stwierdzam, że spełnia ona warunki do przedstawienia jej w przewodzie doktorskim. 

 

 

Data…………………………… Podpis promotora pracy……………………...…...………….. 

 

 

Oświadczenie autora pracy 

 

Świadom/a odpowiedzialności prawnej oświadczam, że niniejsza praca doktorska pt. 

„…„Ave Maria” jako źródło inspiracji dla kompozytorów na przestrzeni stuleci…” została 

napisana przeze mnie samodzielnie pod kierunkiem promotora i nie zawiera treści uzyskanych 

w sposób niezgodny z obowiązującymi przepisami. 

Oświadczam również, że przedstawiona praca nie była wcześniej przedmiotem 

procedur związanych z uzyskaniem stopnia doktora sztuki. 

Oświadczam ponadto, że niniejsza wersja pracy jest identyczna z załączoną wersją 

elektroniczną. 

 

 

 

Data…………….……..………. Podpis autora pracy……………………..…………………… 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   

 

 

Spis treści 

Streszczenie ............................................................................................................................................. 1 

Wstęp ....................................................................................................................................................... 2 

Cele i zadania badawcze .................................................................................................................... 2 

Zakres i struktura pracy ................................................................................................................... 2 

Aktualny stan badań w Chinach ....................................................................................................... 3 

Rozdział I. Modlitwa „Ave Maria” ....................................................................................................... 5 

1.1. Historia modlitwy „Ave Maria” ................................................................................................ 6 

1.1.1. Znaczenie modlitwy „Ave Maria” ...................................................................................... 6 

1.1.2. Hipoteza o starożytnym pochodzeniu ................................................................................. 6 

1.1.3. Słowa modlitwy „Ave Maria” ........................................................................................... 10 

1.1.4. Rozwój historyczny modlitwy „Ave Maria” .................................................................... 16 

1.2. Funkcjonowanie modlitwy „Ave Maria” na przestrzeni wieków ......................................... 17 

1.2.1. Znaczenie modlitwy „Ave Maria” w muzyce .................................................................. 17 

1.2.2. Historia rozwoju modlitwy „Ave Maria” i innych hymnów maryjnych w muzyce ..... 18 

1.3. Kompozytorzy zainspirowani Pozdrowieniem Anielskim ..................................................... 33 

Rozdział II. Tło powstania i artystyczna forma szesnastu kompozycji „Ave Maria”.................... 39 

2.1. Johann Sebastian Bach/Charles Gounod ................................................................................ 40 

2.2. Luigi Cherubini ......................................................................................................................... 42 

2.3. Franz Schubert .......................................................................................................................... 43 

2.4. Luis Baca Elorriaga .................................................................................................................. 45 

2.5. Harrison Millard ....................................................................................................................... 47 

2.6. Camille Saint-Saëns .................................................................................................................. 48 

2.7. Luigi Luzzi ................................................................................................................................. 50 

2.8. Adolf von Doß ............................................................................................................................ 52 

2.9. Giuseppe Verdi .......................................................................................................................... 53 

2.10. Pietro Mascagni ....................................................................................................................... 54 

2.11. Władimir Wawiłow ................................................................................................................. 56 

2.12. Astor Piazzolla ......................................................................................................................... 57 



   

 

 

2.13. ნუნუ გაბუნია (Nunu Gabunia) ............................................................................................ 59 

2.14. Michał Lorenc ......................................................................................................................... 60 

2.15. Henri Seroka ............................................................................................................................ 61 

2.16. Robert Prizeman ..................................................................................................................... 62 

Rozdział III.  Analiza morfologiczna i wykonawcza kompozycji „Ave Maria” – Integracja analizy 

tekstu z praktyką wykonawczą w kontekście interpretacji wokalnej ............................................. 64 

3.1. Johann Sebastian Bach/Charles Gounod ................................................................................ 65 

3.2. Luigi Cherubini ......................................................................................................................... 70 

3.3. Franz Schubert .......................................................................................................................... 76 

3.4. Luis Baca Elorriaga .................................................................................................................. 81 

3.5. Harrison Millard ....................................................................................................................... 90 

3.6. Camille Saint-Saëns .................................................................................................................. 98 

3.7. Luigi Luzzi ............................................................................................................................... 102 

3.8. Adolf von Doß .......................................................................................................................... 110 

3.9. Giuseppe Verdi ........................................................................................................................ 115 

3.10. Pietro Mascagni ..................................................................................................................... 120 

3.11. Władimir Wawiłow ............................................................................................................... 128 

3.12. Astor Piazzolla ....................................................................................................................... 133 

3.13. ნუნუ გაბუნია (Nunu Gabunia) .......................................................................................... 141 

3.14. Michał Lorenc ....................................................................................................................... 147 

3.15. Henri Seroka .......................................................................................................................... 150 

3.16. Robert Prizeman ................................................................................................................... 153 

3.17. Techniki wokalne w „Ave Maria” ....................................................................................... 158 

3.17.1. Techniki wykonawcze w utworach typu „Ave Maria”: Synteza wymagań wokalnych 

i artystycznych ............................................................................................................................ 158 

3.17.2. Wnętrze kościoła, organy i głos ludzki – współtworzenie ........................................... 170 

Zakończenie ........................................................................................................................................ 173 

Bibliografia ......................................................................................................................................... 174 



   

 

1 

Streszczenie 

 

Niniejsza praca poświęcona jest analizie muzycznych opracowań modlitwy „Ave Maria” 

oraz jej znaczeniu w kontekście historii muzyki i praktyki wykonawczej. W pierwszym 

rozdziale przedstawiono genezę i rozwój modlitwy „Ave Maria” na tle historii muzyki sakralnej, 

a także podstawowe informacje dotyczące omawianych kompozycji. Drugi rozdział zawiera 

szczegółowe omówienie szesnastu wybranych utworów autorstwa kompozytorów 

reprezentujących różne epoki, style i kręgi kulturowe, m.in. Johanna Sebastiana Bacha (Niemcy) 

/ Charles’a Gounoda (Francja), Luigiego Cherubiniego (Włochy), Franza Schuberta (Austria), 

Luisa Baca Elorriagi (Meksyk), Harrisona Millarda (Stany Zjednoczone), Camille’a Saint-

Saënsa (Francja), Luigiego Luzziego (Włochy), Adolfa von Doßa (Niemcy), Giuseppe 

Verdiego (Włochy), Pietro Mascagniego (Włochy), Władimira Wawiłowa (Rosja), Astora 

Piazzolli (Argentyna), Nunu Gabunii (Gruzja), Michała Lorenca (Polska), Henriego Seroki 

(Belgia) oraz Roberta Prizemana (Wielka Brytania). Trzeci rozdział stanowi szczegółową 

analizę muzyczną i wykonawczą wspomnianych utworów, obejmującą: analizę tekstu, formy 

oraz relacji między nimi, a także zagadnienia związane z fonetyką w językach łacińskim, 

niemieckim, włoskim i gruzińskim, wskazówki wykonawcze oraz aspekty techniki wokalnej. 

Przeprowadzone analizy pozwalają sformułować wniosek, iż modlitwa „Ave Maria” stanowiła 

i nadal stanowi istotne źródło inspiracji artystycznej dla kompozytorów różnych epok, krajów 

i tradycji muzycznych. 

 

 

Słowa kluczowe: Ave Maria, inspiracja, pieśń religijna, pieśń artystyczna, aria, muzyka 

filmowa, liturgia, organy 

 

 

 

 

 

 

 

 



   

 

2 

Wstęp 

 

Cele i zadania badawcze 

 

Dotychczasowe badania przeprowadzone w Chinach w zakresie twórczości muzycznej 

inspirowanej modlitwą „Ave Maria” koncentrowały się w zdecydowanej większości na 

czterech kompozytorach: Giulio Caccinim (często błędnie przypisywanym), Franzu Schubercie, 

Giuseppe Verdim oraz Charlesie Gounodzie. Ograniczony zakres analiz, zarówno pod 

względem liczby utworów, jak i różnorodności stylistycznej oraz kulturowej, stał się punktem 

wyjścia do niniejszego projektu badawczego. Celem pracy jest przeprowadzenie 

wieloaspektowej analizy szesnastu utworów zatytułowanych „Ave Maria”, reprezentujących 

zróżnicowane tradycje muzyczne, okresy historyczne, języki oraz style kompozytorskie, a także 

przyczynienie się do uzupełnienia luki badawczej w chińskiej muzykologii w tym zakresie. 

Wybrane kompozycje obejmują utwory powstałe od epoki baroku po czasy współczesne 

i pochodzące z dwunastu krajów: Włoch (Luigi Cherubini, Luigi Luzzi, Pietro Mascagni, 

Giuseppe Verdi), Austrii (Franz Schubert), Meksyku (Luis Baca Elorriaga), Francji (Charles 

Gounod, Camille Saint-Saëns), Stanów Zjednoczonych (Harrison Millard), Niemiec (Adolf von 

Doß), Rosji (Władimir Wawiłow), Argentyny (Astor Piazzolla), Gruzji (Nunu Gabunia), Polski 

(Michał Lorenc), Belgii (Henri Seroka) oraz Wielkiej Brytanii (Robert Prizeman). Utwory te 

reprezentują pięć gatunków muzycznych: pieśń liturgiczną, pieśń artystyczną, arię operową, 

muzykę instrumentalną oraz muzykę filmową. Teksty analizowanych kompozycji występują w 

czterech językach: łacińskim, niemieckim, włoskim i gruzińskim. Tak szeroki i celowy wybór 

materiału badawczego stwarza dogodne warunki do przeprowadzenia analizy porównawczej z 

zastosowaniem perspektywy zarówno diachronicznej (czasowej), jak i synchronicznej 

(wielokulturowej), ukazując ewolucję i różnorodność muzycznych interpretacji motywu Matki 

Bożej w kontekście kulturowym. 

 

Zakres i struktura pracy 

 

Drugi rozdział pracy stanowi wprowadzenie historyczne i kulturowe do każdego z 

wybranych szesnastu utworów. Zastosowano tu metodę analizy historycznej, skoncentrowaną 

na trzech aspektach: (1) związku biografii kompozytora z jego motywacjami twórczymi, (2) 

mechanizmie powstania utworu – obejmującym analizę źródeł, wersji poprawionych i recepcji 



   

 

3 

– oraz (3) cechach formalnych i stylistycznych charakterystycznych dla epoki. W tym 

kontekście uwzględniono system tonalny, język harmoniczny oraz strukturę muzyczną, 

ukazując ogólne prawa przemian formy muzycznej. 

Rozdział trzeci zawiera pogłębioną analizę muzyczno-wykonawczą, opartą na modelu 

badawczym obejmującym dwa komplementarne podsystemy: analizę muzyczną i analizę 

praktyki wykonawczej. W wymiarze muzycznym rozpatruje się budowę formalną, relację 

między tekstem a muzyką, fakturę akompaniamentu oraz harmonię. W wymiarze 

wykonawczym skupiono się na takich parametrach jak: wymowa (w czterech językach), 

ambitus, intonacja, rytm, ornamentyka, akcenty oraz trudności wokalne. Szczególną uwagę 

poświęcono problematyce interpretacji ornamentów, artykulacji oraz emocjonalnej ekspresji. 

Na podstawie obserwacji autorskich sformułowano praktyczne zalecenia wykonawcze oraz 

propozycje metodyki nauczania i interpretacji. 

W dalszej części rozdziału trzeciego zaprezentowano nowatorski model trójczynnikowy, 

integrujący: architektoniczne cechy przestrzeni kościelnej, specyfikę instrumentu organowego 

oraz właściwości głosu ludzkiego. Z uwzględnieniem aspektów akustycznych zaproponowano 

praktyczne podejścia do lokalizacji głosu w przestrzeni pogłosowej oraz do nagrywania 

utworów sakralnych, tworząc paradygmat wykonawczy łączący teorię z praktyką. 

Zastosowana metoda „od ogółu do szczegółu” – od kontekstu historyczno-kulturowego 

do analizy technicznej i wykonawczej – umożliwia nie tylko pogłębione zrozumienie każdego 

dzieła, ale również identyfikację wspólnych cech i odrębności między nimi. Stworzona na 

potrzeby niniejszej pracy baza danych oraz tabela porównawcza parametrów wykonawczych 

stanowią narzędzia przydatne do dalszych, ilościowych analiz repertuaru wokalnego. 

Celem pracy nie jest wyłącznie poszerzenie wiedzy teoretycznej, lecz także praktyczne 

wsparcie dla wykonawców – zwłaszcza wokalistów – w doskonaleniu techniki, rozwoju 

świadomości kulturowej i muzycznej oraz kształtowaniu osobistego stylu interpretacyjnego. 

 

Aktualny stan badań w Chinach 

 

Pierwsze wzmianki o „Ave Maria” w chińskich opracowaniach muzykologicznych 

pojawiły się w 1962 roku, gdy Qiu Zhen opublikował krótki artykuł w czasopiśmie Muzyka 

Ludowa, w którym zawarł podstawową analizę utworu Schuberta. Przełomowym momentem 

była publikacja Liu Xiaoling z 2012 roku, która połączyła temat „Ave Maria” z literacką 

refleksją nad obrazem matki w twórczości Bing Xin. W kolejnych latach badania 

koncentrowały się głównie na porównawczej analizie kompozycji Schuberta i Gounoda (m.in. 



   

 

4 

Hong Xiao 1 ), natomiast szczegółowe opracowania dotyczące utworu „Ave Maria” 

przypisywanego Cacciniemu (w rzeczywistości autorstwa Wawiłowa) opublikowali Wang 

Zhuo2  (2014) oraz Diao Ke3  (2015). Artykuły te przedstawiają walory dydaktyczne utworu, 

jego strukturę, technikę wokalną oraz kwestie interpretacyjne. 

Do roku 2024 ukazały się także kolejne prace poświęcone utworowi Schuberta (m.in. 

Zhang Mixue 4 , Zhang Yuan 5 ), skupiające się na aspektach formalnych, melodycznych, 

harmonicznych i wykonawczych. Przegląd istniejącej literatury ujawnia wyraźną tendencję do 

ograniczania zakresu badań do kilku wybranych kompozytorów oraz powielania błędów 

faktograficznych (jak błędne przypisanie autorstwa utworu Wawiłowa Cacciniemu). Istnieje 

więc realna potrzeba rozszerzenia pola badawczego o mniej znane, lecz znaczące opracowania 

„Ave Maria”, uwzględniające szerszy kontekst stylistyczny, kulturowy i geograficzny. 

 

 

 

 

 

  

 
1 Hong Xiao, Analiza i studium porównawcze dwóch wersji Ave Maria Schuberta i Gounoda, „Głos Żółtej Rzeki” 

2014, nr 5, s.34–35.   
2 Wang Zhuo, Analiza nauczania wokalnego utworu Ave Maria Cacciniego, „Muzyka, Czas i Przestrzeń” 2014, 

nr 8, s. 139.   
3 Diao Ke, Analiza charakterystyki artystycznej i wykonania Ave Maria Cacciniego, „Sztuka Masowa” 2015,  

nr 16, s. 170–171.   
4 Zhang Mixue, Jak interpretować Ave Maria, pieśń artystyczną Schuberta?, „Northern Music” 2020, nr 13,  

s. 33–34. 
5 Zhang Yuan, Kontrola barwy dźwięku i emocji w dyrygowaniu chórem [na przykładzie] Ave Maria Schuberta, 

„Głos Żółtej Rzeki” 2024, nr 5, s. 156–159. 



   

 

5 

Rozdział I. Modlitwa „Ave Maria” 

 

Niniejszy rozdział bada historyczną ewolucję gatunku „Ave Maria”, stosując metodę 

łączącą historię muzyki i badania tekstowe, poprzez diachroniczną analizę i synchroniczne 

porównanie, systematycznie analizując pełny rozwój tego gatunku od teologicznych źródeł 

kultu Matki Bożej w starożytności i średniowieczu po współczesne wieloaspektowe 

interpretacje. Badanie podzielone jest na trzy etapy: po pierwsze, na podstawie graffiti, 

zachowanych fresków i świadectw przestrzeni architektonicznej, formuje się pierwotna forma, 

analiza tekstów najstarszych rękopisów; następnie ujawnia się proces ustalania tekstu „Ave 

Maria” wokół Soboru Trydenckiego oraz próby dodawania tekstu przez kompozytorów; po 

drugie, wykorzystując diachroniczne przemiany form artystycznych, analizuje się twórczą 

transformację motywu „Ave Maria” przez wybranych kompozytorów od baroku do 

romantyzmu (w tym Schuberta, Gounoda, Verdiego) w różnych gatunkach, takich jak kantaty, 

pieśni artystyczne i muzyka orkiestrowa; wreszcie, poprzez stworzenie prostych tabel 

porównawczych uwidacznia się wyjątkowość „Ave Maria” jako ponadczasowego tematu 

twórczego: otwarta struktura sakralnego tekstu pozostawia przestrzeń na innowacje muzyczne, 

a wieloznaczność archetypu Matki Bożej pobudza indywidualną ekspresję kompozytorów. 

Badanie ostatecznie ujawnia, że „Ave Maria” w historii muzyki zachodniej pełni podwójną 

funkcję „tradycyjnego naczynia” i „katalizatora innowacji”, będąc źródłem twórczości 

kompozytorów. Celem rozdziału jest wykazanie, że jako zjawisko muzyczno-kulturowe 

trwające tysiąclecia, „Ave Maria” nie tylko odzwierciedla ewolucję istoty muzyki religijnej 

Zachodu, ale także stanowi kluczowy wzorzec twórczy umożliwiający dialog między sacrum, 

a profanum oraz integrację tradycyjnych form z indywidualnym stylem, a proces przemian 

gatunku zasadniczo odzwierciedla dialektyczną relację między wiecznością a skończonością w 

kulturze muzycznej Zachodu. 

 

 

 

 

 

 

 



   

 

6 

1.1. Historia modlitwy „Ave Maria” 

 

1.1.1. Znaczenie modlitwy „Ave Maria” 

 

 „Zdrowaś Maryjo” (łac. „Ave Maria”), zwana także Pozdrowieniem Anielskim, to 

modlitwa chrześcijańska za wstawiennictwem Maryi, Matki Jezusa, oddająca cześć jej (wraz 

z prośbą o modlitwę wstawienniczą) i Jezusowi. Jest to także najbardziej znana z modlitw 

używanych przez Kościół Powszechny na cześć Najświętszej Maryi Panny . Ze względu na 

wielowiekową popularność „Ave Maria” wśród kompozytorów, tytuł ten stał się także 

odniesieniem do różnych dzieł muzycznych. 

 

1.1.2. Hipoteza o starożytnym pochodzeniu 

 

 Geneza tej formy modlitwy do Matki Najświętszej, jak i całego kultu maryjnego, sięga 

początków chrześcijaństwa. Potwierdzają to dwa dowody. 

 Jednym z nich jest praca archeologiczna księdza Bellarmino Bagattiego z 1960 roku, 

który prowadził wykopaliska w Nazarecie. Odkrył on tam pozostałości synagogi zbudowanej 

przed pierwszą bizantyjską bazyliką, datowane na drugą połowę II wieku naszej ery. W trakcie 

wykopalisk znaleziono również fragment inskrypcji wygrawerowanej na podstawie kolumny, 

w postaci greckiego napisu „Χε Μαρία” (jak pokazano na ilustracjach 1 i 2). „Χε” jest tu 

skrótem od starogreckiego „Χαίρε”, co w łacinie odpowiada „Ave Maria”. Zgodnie  

z Ewangelią według św. Łukasza (1,28) jest to powitanie anioła skierowane do Najświętszej 

Maryi Panny6. To świadczy o tym, że od pierwszych wieków chrześcijaństwa wyrażenie „Χε 

Μαρία” zostało przyjęte przez wiernych i mogło być używane w osobistych modlitwach do 

Matki Bożej7. Jest to jedno z najwcześniejszych świadectw kultu Najświętszej Maryi Panny8, 

które poprzedza formalne rozpoczęcie kultu Maryjnego, ustanowione w 431 roku przez Sobór 

Efeski. Na soborze tym postanowiono nadać Maryi tytuł „Theotokos” (Boża Rodzicielka)9, 

który następnie szeroko stosowano w hymnie „Akatyst”.  

 
6 https://www.terrasanctamuseum.org/en/χαίρε-μαρία-ave-maria-the-origins-of-the-marian-cult/ 

[dostęp: 03.07.2025]  
7 Konstytucja soborowa Lumen gentium, s. 66. 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-

gentium_en.html [dostęp: 03.07.2025] 
8 H. Thurston, dz. cyt., s. 111. 
9 Theotokos, [hasło w:] The Oxford Dictionary of Byzantium, vol. 3, red. A.P. Kazhdan, New York 1991, s. 2070. 



   

 

7 

Żyjący w III–IV wieku Euzebiusz z Cezarei wspominał o budynku w Nazarecie, który 

chrześcijanie uważali za Dom Świętej Marii. Najważniejsze dla nas jest to, że w „Akatyście” 

użyto zwrotu, który jest greckim odpowiednikiem „Ave Maria”, co dostarcza cennych 

informacji do badań nad historią hymnu do Matki Bożej.  

 

 

        

 

Ilustracja 1. Inskrypcja Χε Μαρία na podstawie                                   Ilustracja 2. Rysunkowe odwzorowanie inskrypcji z  

kolumny, w Nazarecie, Terra Sancta Museum10.                  Terra Sancta Museum11. 

 

 

Należy też wspomnieć o pojawieniu się najwcześniejszego kościoła Matki Bożej  

w Rzymie. Po edykcie mediolańskim z 313 roku chrześcijanom pozwolono na publiczne 

sprawowanie kultu i budowanie kościołów. Hojne i systematyczne wsparcie cesarza 

rzymskiego Konstantyna I Wielkiego zmieniło losy Kościoła chrześcijańskiego i doprowadziło 

do rozwoju architektury i sztuki12. Kult Matki Bożej stał się publiczny, a sztuka związana z nią 

zaczęła gwałtownie się rozwijać. Niektóre z najstarszych kościołów Matki Bożej w Rzymie 

pochodzą z V wieku, na przykład Bazylika Najświętszej Marii Panny na Zatybrzu, Bazylika 

Matki Bożej Większej i Santa Maria Antiqua. Bazylika Matki Bożej Większej jest również 

jedną z czterech bazylik większych papieskich i jednym z siedmiu głównych kościołów 

pielgrzymkowych w Rzymie. Jest to największy kościół pod wezwaniem Matki Bożej we 

Włoszech, a według legendy jest to także pierwszy kościół nazwany imieniem Matki Bożej po 

Soborze Efeskim (431 rok), który ustanowił tytuł Maryi jako Matki Bożej. Mozaika odkryta w 

 
10https://www.terrasanctamuseum.org/en/χαίρε-μαρία-ave-maria-the-origins-of-the-marian-cult/ [dostęp: 

03.07.2025]  
11 Tamże. 
12 R. L. P. Milburn, Early Christian Art and Architecture, Oakland 1991, s. 303. 



   

 

8 

Bazylice Matki Bożej Większej jest jednym z najstarszych przedstawień Matki Bożej we 

wczesnym chrześcijaństwie. Jak stwierdził pewien uczony, dekoracje rzymskiej Bazyliki 

Większej Matki Bożej doskonale potwierdzają, […] że portrety Matki Bożej przynajmniej 

częściowo miały na celu upamiętnienie potwierdzenia przez Sobór Efeski w 431 roku tytułu 

Maryi jako „Theotokos” (Bożej Rodzicielki)13. To również zapoczątkowało tradycję zdobienia 

kościołów ważnymi dziełami sztuki na przestrzeni wieków 14 . Wzrost liczby budowanych 

świątyń wpłynął również na rozwój sztuki maryjnej15. Od tego czasu Maryja stała się jednym 

z głównych tematów sztuki zachodniej. Przykładami mogą być włoscy artyści okresu renesansu, 

którzy stworzyli arcydzieła o tematyce maryjnej, jak Michał Anioł z jego „Pietą watykańską”, 

Sandro Botticelli z„Madonną del Magnificat” (gdzie widzimy, jak Matka Boża prawą ręką 

zapisuje „Magnificat”, co nawiązuje do Kantyku „Theotokos”, ukazując tym samym złożoność 

artystycznej integracji) oraz Leonardo da Vinci z „Madonną Benois”. 

 Kolejnym dowodem jest starożytny fresk przedstawiający Marię z Nazaretu (zob. 

ilustracja 3), który odkryto w jednej z nisz w Katakumbach Pryscylli – jednych z najstarszych 

i największych katakumb w Rzymie, położonych przy Via Salaria w dzielnicy Trieste, 

używanych do pochówków chrześcijańskich od końca II do IV wieku. Fresk ten, wykonany w 

pierwotnym stylu malarstwa pompejańskiego, datowany jest na połowę II wieku16 lub lata 30. 

III w. (230–240)17. Uważany jest za najstarsze znane przedstawienie Marii z Nazaretu. Fresk 

przedstawia ją z Dzieciątkiem Jezus oraz proroka, który w lewej ręce trzyma zwój, a prawą 

wskazuje na gwiazdę znajdującą się nad głową Matki Bożej. Większość badaczy uważa, że 

postać ta może być związana z Balaamem, ponieważ gest proroka sugeruje jego zapisane w 

Księdze Liczb proroctwo, w którym przepowiedział przyjście Jezusa: „wschodzi Gwiazda z 

Jakuba, a z Izraela podnosi się berło” (Lb 24, 15–1718). Obecność proroka wskazuje, że 

Dzieciątko Jezus jest Mesjaszem, na którego czekano przez wiele stuleci. W górnej części niszy 

znajduje się fresk przedstawiający Dobrego Pasterza stojącego pośród drzew. Po obu stronach 

tej sceny znajdują się dwa obrazy: po prawej stronie widnieje wizerunek Marii z Nazaretu, 

trzymającej na kolanach Dzieciątko Jezus. Obraz po lewej stronie całkowicie się odłamał19. 

 
13 David M. Gwynn, Susanne Bangert, Religious diversity in late antiquity, Leiden 2010, s. 235. 
14 Erik Thun, Image and Relic: Mediating the Sacred in Early Medieval Rome, Rome 2003, s. 33–35. Timothy 

Verdon, Mary in Western Art, Hudson Hills 2005, s. 37–40. 
15 Michael Rose, In Tiers of Glory: The Organic Development of Catholic Church Architecture through the Ages 

Vancouver 2004, s. 9–12. 
16 I. Daoust, Marie dans les catacombes, „Esprit et Vie” 1983, nr 91, s. 81.  
17 Catacombe di prischilla, Visita la catacomba, 

http://www.catacombepriscilla.com [dostęp: 03.07.2025]; La prima immagine di Maria nelle catacombe di 

Priscilla (Roma), https://www.youtube.com/watch?v=tCTVTE9HFS0 [dostęp: 03.07.2025] 
18 Przekład według Biblii Tysiąclecia. 
19 Catacombe di prischilla, Visita la catacomba, 



   

 

9 

Istnieje możliwość, że przedstawia on Zwiastowanie Pańskie, chociaż twierdzenie to budzi 

kontrowersje20. Odkrycie najstarszego znanego obrazu Marii z Nazaretu wskazuje, że w tym 

okresie mogła już istnieć forma kultu maryjnego, co stanowi cenny wkład w badania nad 

początkiem czci Najświętszej Maryi Panny.  Obraz jest przykładem najwcześniejszych form 

sztuki związanych z kultem Matki Bożej. 

 

 

 

 

          Ilustracja 3.   Fresk z II lub III w. n.e., ukazujący Najświętszą Maryję Pannę z Dzieciątkiem Jezusem, pochodzący  

          z II regionu rzymskiego, Katakumby Pryscylli21 

 

 

            Dowody te potwierdzają zatem, że już we wczesnym okresie chrześcijaństwa istniała 

tradycja kultu Maryi, której częścią była modlitwa „Ave Maria”. Stanowiła ona fundament, 

który później stał się inspiracją dla wielu kompozytorów, tworzących na jej cześć liczne dzieła 

muzyczne. 

 

 

 
https://web.archive.org/web/20201201214429/http://www.catacombepriscilla.com/visita_catacomba.html [dostęp: 

03.07.2025] 
20 Vladimir Lossky, The Meaning of Icons, Yonkers 1982, s. 173; por. Mary Joan Winn Leith, Earliest Depictions 

of the Virgin Mary, „Biblical Archaeology Review”, vol. 43, nr 2, marzec-kwiecień 2017, s. 49. 
21 https://catacombepriscilla.com/ [dostęp: 03.07.2025] 



   

 

10 

1.1.3. Słowa modlitwy „Ave Maria”  

 

 Oto współczesna wersja modlitwy „Ave Maria” w języku łacińskim z dodanymi 

akcentami i długimi samogłoskami, wskazującymi sposób jej recytacji w aktualnej łacińskiej 

wymowie: 

 

Ávē Marī́a, grā́tiā plḗna, 

Dóminus tḗcum. 

Benedícta tū in muliéribus, 

et benedíctus frū́ctus véntris túī, Iḗsūs22. 

Sā́ncta Marī́a, Mā́ter Déī, 

ṓrā prō nṓbīs peccātṓribus, 

nunc et in hṓrā mórtis nóstrae. Āmēn. 

 

Modlitwa składa się z dwóch odrębnych części: 

 

 Pierwsza część modlitwy „Ave Maria” to pochwała, składająca się z dwóch fragmentów 

zaczerpniętych z Ewangelii wg św. Łukasza. „Ave” (co oznacza „raduj się” lub „witaj”), „gratia 

plena, Dominus tecum” to słowa archanioła Gabriela skierowane do Maryi podczas 

Zwiastowania (Łk 1,28)23. Jest to pozdrowienie, w którym Gabriel wyraża pochwałę dla Maryi, 

uznając jej pełnię łaski, oraz dla jej syna Jezusa. „Benedicta tu in mulieribus, et benedictus 

fructus ventris tui” to słowa, które Elżbieta wypowiada w kierunku Maryi podczas jej wizyty, 

będące wynikiem natchnienia Ducha Świętego (Łk 1,42)24. Jest to kontynuacja pochwalnej 

modlitwy, w której Elżbieta błogosławi Maryję jako wybraną spośród kobiet i wychwala 

błogosławiony owoc jej łona – Jezusa. To kolejne pozdrowienie wzmacnia cześć oddawaną 

Maryi i jej Boskiemu macierzyństwu. Na bazie tych biblijnych fragmentów dodano imię „Maria” 

po słowie „Ave” w pierwszym cytacie oraz imię „Jezus” na końcu drugiego cytatu. Te 

dodatkowe elementy precyzują, że modlitwa odnosi się bezpośrednio do Maryi i jej syna Jezusa, 

podkreślając zarówno jej rolę jako Matki Bożej, jak i centralną rolę Jezusa w wierze 

chrześcijańskiej. Druga część modlitwy „Ave Maria” to prośba, czyli modlitwa wstawiennicza: 

 
22 Wraz z wydaniem Mszału Rzymskiego przez papieża Jana XXIII zaprzestano używania litery J w druku 

łacińskim nawet w księgach liturgicznych, które zachowały to użycie długo po zaprzestaniu drukowania 

zwykłych tekstów łacińskich, w tym dokumentów Stolicy Apostolskiej. 
23 W języku greckim: Χαῖρε, κεχαριτωμένη, ὁ Κύριος μετὰ σοῦ [Chaire, kecharitōmenē, o Kyrios meta sou]. 
24 W języku greckim: Εύλογηένη σὺ ἐν γυναιξὶν καὶ εὐλογημένος ὁ καρπὸς τῆς κοιλίας σου [Eulogēmenē su en 

gynaixin kai eulogēmenos o karpos tēs koilias sou]. 



   

 

11 

„Sancta Maria,  Mater Dei, ora pro nobis peccatoribus, nunc et in hora mortis nostrae. Amen”. 

Ta część nie odnosi się bezpośrednio do żadnego konkretnego fragmentu biblijnego. Została 

wprowadzona przez Kościół i oficjalnie zatwierdzona przez Sobór Trydencki. Jest to wyraz 

ufności w opiekę i wstawiennictwo Matki Bożej za wiernymi, szczególnie w momencie śmierci. 

Modlący się prosi w ten sposób, aby Maryja jako pośredniczka wstawiała się u Boga, 

wypraszając dla niego miłosierdzie za grzechy, wsparcie w dokonywaniu moralnych wyborów 

oraz ochronę przed pokusami. Maryja, jako Matka Boża, jest tutaj postrzegana jako 

orędowniczka, która pomaga wiernym w ich duchowej drodze i zapewnia opiekę w chwilach 

próby, zwłaszcza w godzinie śmierci25. 

 W 1929 roku specjalista od paleografii papirusowej C.H. Roberts opublikował fragment 

papirusu pochodzący z Egiptu 26 . Fragment ten zawierał najstarszy znany tekst modlitwy 

skierowanej do Matki Bożej. Papirus datowany jest na około III wiek, co czyni go ważnym 

dowodem na wczesną cześć oddawaną Maryi w chrześcijaństwie. Tekst jest napisany w języku 

starogreckim i stanowi chrześcijańską modlitwę, w której pojawia się słowo „Θεοτόκος” 

(widoczne na ilustracji w czwartym wierszu)27. Warto w tym miejscu wspomnieć o historii 

hymnu „Sub Tuum praesidium”, aby lepiej zrozumieć kontekst użycia tego terminu. Słowo 

„Θεοτόκος” było używane w syryjskim chrześcijaństwie od III wieku, pojawia się  

w Liturgii Addaja i Mariego28 z III wieku oraz w Liturgii św. Jakuba z IV wieku29. Na Soborze 

Efeskim w 431 roku uchwalono dekret, nadający Marii z Nazaretu tytuł „Theotokos”, ponieważ 

jej syn Jezus jest zarówno Bogiem, jak i człowiekiem. Jest to osoba, która łączy w sobie dwie 

natury (boską i ludzką), co nazwano unią hipostatyczną 30 . Papirus Rylands 470 zawiera 

większość tekstu tej modlitwy, zapisanej w języku starogreckim. Jest zarazem jej najstarszym 

zapisem, który przetrwał do dziś 31 . Najnowsze badania akademickie odkryły ten hymn  

w gruzińskim ladgari (chrześcijańskim śpiewniku hymnów) z Jerozolimy. Wskazuje to, że 

hymn Ὑπὸ τὴν σὴν εὐσπλαγνίαν („Pod Twoją obronę”) był już używany w liturgii w V wieku. 

 
25 H. Thurston, dz. cyt. 
26 C.H. Roberts, Catalogue of the Greek and Latin Papyri in the John Rylands Library Manchester, Volume III 

Theological and Literary Texts, Manchester 1938, s. 46–47, 219. 

https://archive.org/details/catalogueofgreek03john/page/46/mode/2up [dostęp: 03.07.2025] 
27 Tamże. 
28  Addai and Mari, Liturgy of [hasło w:] The Oxford Dictionary of the Christian Church, red. F.L. Cross,  

E.A. Livingstone, Oxford 2005, s. 17. 
29 John D. Witvliet, The Anaphora of St. James [w:] Essays on Early Eastern Eucharistic Prayers, red. Paul F. 

Bradshaw, Collegeville 1997, s.153–172. 
30 Carl E. Braaten, Robert W. Jenson, Mary, Mother of God, Grand Rapids 2004, s. 84. The Seven Ecumenical 

Councils - Christian Classics Ethereal Library, online: ccel.org [dostęp: 03.07.2025] 
31 Piotr Towarek, Modlitwa „Sub Tuum praesidium”: czas powstania, miejsce w liturgii oraz recepcja w kulturze 

muzycznej. Zarys problematyki, „Vox Patrum” 2021, nr 80, s. 239. 



   

 

12 

To odkrycie potwierdza wczesne znaczenie tego hymnu w kulcie maryjnym oraz jego obecność 

w chrześcijańskich obrzędach od najdawniejszych czasów32. 

 

 

 

Ilustracja 4. „Papyrus Rylands 470” w John Rylands Library w Manchesterze33  

 

 Rękopis „Papyrus Rylands 470” został zakupiony 34  w 1917 roku w Egipcie przez 

Jamesa Rendela Harrisa (1852–1941), eksperta w dziedzinie wczesnych tekstów 

chrześcijańskich, paleografii oraz kolekcjonera rękopisów. W tym samym roku papirus został 

włączony do zbiorów John Rylands Library w Manchesterze. W 1938 roku rękopis został 

opublikowany przez eksperta w dziedzinie papirologii, C. H. Robertsa (1909–1990). „Papyrus 

 
32 Stephen J. Shoemaker, The first Christian hymnal: the songs of the ancient Jerusalem church, Provo 2019,  

s. 306. Stig Simeon Frøyshov, [Hymnography of the] Rite of Jerusalem, s. 10–15. Online:  

https://www.academia.edu/4874556/_Hymnography_of_the_Rite_of_Jerusalem [dostęp: 03.07.2025] 
33 Catalogue of the Greek papyri in the John Rylands library,  

https://www.digitalcollections.manchester.ac.uk/view/MS-GREEK-P-00470/1 [dostęp: 03.07.2025] 
34 Roberta Mazza, Dating Early Christian Papyri: Old and New Methods – Introduction, „Journal for the Study 

of the New Testament” 2019, vol. 42(1), s. 49–50. 



   

 

13 

Rylands 470” był przedmiotem badań wielu ekspertów i uczonych. E. Lobel (1888–1982), 

opierając się na analizie czysto paleograficznej, nie chciał datować rękopisu na okres 

późniejszy niż III wiek35. C.H. Roberts doszedł do wniosku, że nasz papirus nie mógł zostać 

napisany po drugiej połowie IV wieku36. Modlitwa została zapisana brązowym atramentem na 

jednym arkuszu papirusu, którego druga strona pozostaje pusta. Sugeruje to, że może być to 

prywatny rękopis, nieprzeznaczony do użytku w ceremoniach liturgicznych. Athanasius (296–

373) nazywał Matkę Bożą „θεοτόκε” (Boża Rodzicielka), a Grzegorz z Nazjanzu (329–390)  

w swojej relacji męczeństwa Justyny z Padwy (zm. 304) użył sformułowania: „Ona żarliwie 

modliła się o pomoc do Matki Bożej”. Zatem wiemy, że „w drugiej połowie IV wieku ludzie 

modlili się do Maryi”, jednak nie ma dowodów na to, że przed końcem IV wieku istniała 

praktyka prywatnych modlitw skierowanych do Matki Bożej37.  

 Do dziś nikt nie jest w stanie jednoznacznie ustalić, czy tekst został napisany w IV, V 

czy VI wieku38. W 2005 roku H. Forster w swojej pracy omówił ten temat, wykorzystując 

paleograficzne dowody pochodzące z koptyjskich papirusów jako argumenty dla swojej tezy. 

Uważał, że szereg innych „godnych uwagi” cech rękopisu „Papyrus Rylands 470” można 

wyjaśnić bliskością tego dokumentu do tradycji koptyjskich manuskryptów. Forster sugerował, 

że te podobieństwa mogą rzucić nowe światło na datowanie i pochodzenie tekstu. Zauważył on 

specyficzne cechy, takie jak punktowe pogrubienie na końcach wielu pociągnięć pióra, co  

w greckich tekstach literackich z omawianego okresu (II–IV wiek) opisywano jako niezwykłe. 

Jednak w koptyjskich tekstach literackich, szczególnie z VIII i IX wieku39, można znaleźć wiele 

przykładów tej cechy. Dlatego Forster sugerował, że podobieństwa do koptyjskich rękopisów 

sprawiają, że datowanie papirusu na VIII–IX wiek jest bardziej prawdopodobne niż 

wcześniejsze daty, takie jak II, III czy nawet IV wiek40. W streszczeniu pracy Piotra Towarka41 

autor zauważa: „W dyskusji nad kwestią datacji modlitwy wielu badaczy, takich jak 

Giamberardini i Starowieyski, wskazywało na III wiek. Okazuje się jednak, że w świetle 

najnowszych badań paleograficznych należy przesunąć ten czas na VI/VII, a nawet VIII/IX 

wiek (Hans Förster, Theodore de Bruyns, Arne Effenberger)”. 

 
35 C. H. Roberts, Catalogue of the Greek and Latin Papyri in the John Rylands Library Manchester, Volume III, 

Manchester 1938, s. 46. 
36 Otto Stegmüller, Sub tuum praesidium. Bemerkungen zur ältesten Überlieferung, „Zeitschrift für katholische 

Theologie” 1952, nr 1, s. 76–82. 
37 C. H. Roberts, dz. cyt., s. 46–47. 
38 O. Stegmüller, dz. cyt., s. 76–82. 
39 Maria Cramer, Koptische Paläographie, Wiesbaden 1964, s. 42–46.  
40 Hans Förster, Die älteste marianische Antiphon – eine Fehldatierung? Überlegungen zum “ältesten Beleg” 

des Sub tuum praesidium, „Journal of Coptic Studies” 2005, nr 7, s. 99–109. 
41 P. Towarek, dz. cyt., s. 263. 



   

 

14 

Podobieństwa i różnice między modlitwami: 

 „Ὑπὸ τὴν σὴν εὐσπλαγνίαν” / „Sub Tuum praesidium” „Ave Maria” i przedstawiono poniżej: 

 

Ὑπὸ τὴν σὴν εὐσπλαγνίαν / Sub Tuum praesidium 

Starożytny grecki 

rękopis „Papyrus 

Rylands 470”42  

Tekst grecki 

bizantyjski 

Tekst łaciński43 Dosłowne 

tłumaczenie tekstu 

greckiego na język 

polski                

Dosłowne 

tłumaczenie 

tekstu greckiego 

na język chiński 

Tekst współczesny 

(tłumaczenie z 

języka łacińskiego) 

Współczesny 

tekst chiński 

(tłumaczenie z 

języka 

łacińskiego) 

[ύ]ΠΟ[τήν σήν] 

ΕΥCΠΛΑ[γχνίαν] 

ΚΑTAΦE[ύγομεν

] 

ΘΕΟTOΚΕ. ΤΑ[ς 

ήμών] 

ΙΚΕCIACMHΠΑ

Ρ 

ΕΙΔΗCEMΠΕΡΙC

TACEI 

ΑΛΛΕΚΚΙΝΔΥΝ

ΟΥ 

ΡΥCΑΙΗΜΑC 

ΜΟΝΗΑ[γνή] 

[μόν]ΗΕΥΛΟΓ[η

μένη]44. 

Ύπò τήν σήv 

εύσπλαγχνίαν 

καταφεύγομεν 

Θεοτόκε. Τάς 

ήµών 

ίκεσίας μή 

παρίδης 

έν περιστάσει. 

Αλλ' έκ 

κινδύνων 

λύτρωδαι ήμάς 

μόνη αγνή 

μόνη 

ευλογημένη45. 

 

Sub tuum 

præsídium 

confúgimus,  

sancta Dei 

Génetrix;  

nostras 

deprecatiónes ne 

despícias 

in necessitátibus;  

sed a perículis 

cunctis  

líbera nos semper,  

Virgo gloriósa et 

benedícta.46  

Niektóre łacińskie 

wersje dodają do 

powyższego 

tłumaczenia 

następujące 

wersy, które są 

często 

przypisywane św. 

Bernardowi z 

Clairvaux:   

[Domina nostra,  

Mediatrix nostra,  

Advocata nostra,  

Consolatrix 

nostra.  

Tuo Filio nos 

reconcilia,  

tuo Filio nos 

Pod opiekę Twojego 

miłosierdzia 

uciekamy się,  

o Bogarodzico. 

Nie odrzucaj próśb, 

[które do Ciebie 

zanosimy] 

w naszych 

potrzebach, 

lecz zachowaj nas 

od 

niebezpieczeństwa, 

[Ty] jedynie czysta  

i błogosławiona. 

Shèng Mǔ zài nǐ 

de lián mǐn zhī 

xià, wǒ men guī 

yī. 

Zài rènhé 

qíngkuàng xià 

dōu bú yào 

hūshì wǒmen de 

qí qiú. 

Wéiyī chúnjié 

ér yǒu fú de rén 

qǐng zhěngjiù 

wǒmen tuōlí 

wēixiǎn. 

Pod Twoją obronę 

uciekamy się, 

święta Boża 

Rodzicielko, 

naszymi prośbami 

racz nie gardzić 

w potrzebach 

naszych, ale od 

wszelakich złych 

przygód racz nas 

zawsze wybawiać, 

Panno chwalebna  

i błogosławiona. 

[O Pani nasza, 

Orędowniczko 

nasza, 

Pośredniczko nasza, 

Pocieszycielko 

nasza. 

Z Synem swoim nas 

pojednaj, 

Synowi swojemu 

nas polecaj, 

swojemu Synowi 

nas oddawaj.] 

Tiānzhǔ zhī mǔ, 

zài nín de bǎohù 

xià wǒmen 

xúnqiú bìhù. 

Bùyào qīngshì 

wǒmen zài 

xūyào shí de 

kěnqiú, ér yào 

shǐzhōng 

zhěngjiù 

wǒmen tuōlí 

yīqiè wēixiǎn. 

Guāngróng ér 

yǒufú de 

tóngzhēnnǚ. 

[Shèngmǔ 

Mǎlìyà, wǒmen 

de dàilǐrén, 

wǒmen de 

shǒuhùrén. 

Ràng wǒmen hé 

nín de érzi 

héjiě, 

Qǐng xiàng nín 

de érzi tuījiàn 

wǒmen, 

Dàibiǎo wǒmen 

qù jiàn nín de 

érzi.] 

 

 

 

 
42 Papirus jest uszkodzony po prawej stronie. Zachowano oryginalny podział na dziesięć linii tekstu. Brakujące 

fragmenty uzupełniono w nawiasach. 
43 Łacińska wersja prawdopodobnie wywodzi się z greckiego oryginału i może pochodzić z XI wieku. 
44 Maria, Études sur la Sainte Vierge, tome VI, red. Hubert du Manoir, Paris 1964, s. 571–572. 
45 Graeca Mrezha, http://graeca.mrezha.net/glt/texts/Tri/t32.htm [dostęp: 03.07.2025] 
46 Santissimo Copo e Sangue di Cristo, solenità, Santa messa, Adorazione e Benedizione Eucaristica, presiedute 

dal Santo Padre Francesco, Roma 2020, s. 54. 



   

 

15 

commenda,  

tuo Filio nos 

repraesenta. ]47 

  

     Tabele Zestawienie różnych wersji językowych modlitw „Sub Tuum Praesidium” i „Ave Maria” 

 

 Wszystkie trzy modlitwy łączy fakt, że zawierają one atrybuty „Matka Boża”, „Święta”  

i „Błogosławiona”. Więcej jest natomiast pomiędzy nimi różnic. Modlitwa „Ὑπὸ τὴν σὴν 

εὐσπλαγχνίαν” / „Sub tuum praesidium” ma bezpośrednią formę, a jej celem jest prośba  

o ochronę przed wszelkimi niebezpieczeństwami, zarówno duchowymi, jak i materialnymi, 

takimi jak pokusy zła, choroby, wypadki czy ubóstwo. Natomiast „Ave Maria” jest modlitwą 

w formie wstawienniczej, której celem jest prośba o miłosierdzie za grzechy, poszukiwanie 

wskazówek dotyczących moralnych wyborów lub ochrona przed pokusami. W modlitwie „Ὑπὸ 

τὴν σὴν εὐσπλαγχνίαν” / „Sub tuum praesidium” podkreślono znaczenie Maryi jako 

„chwalebnej Matki”, która jest źródłem opieki i ochrony dla wiernych. W modlitwie „Ave 

Maria” podkreślono, że Bóg obdarzył Maryję „pełnią łaski”. Maryja jest nie tylko piękna  

i dobra w oczach Boga, ale także zajmuje wyjątkowe miejsce w sercu każdego, kto się do niej 

modli. Ponieważ Maryja nie jest bogiem i istnieje tylko jeden Bóg Ojciec, musimy modlić się 

bezpośrednio do Boga, zgodnie z ustanowieniem Ojca. Modlitwy „Ὑπὸ τὴν σὴν εὐσπλαγχνίαν” 

i „Sub tuum praesidium”, chociaż wydają się skierowane bezpośrednio do Maryi, są de facto 

modlitwami do Boga za jej wstawiennictwem, o czym świadczy zwrot „Ora pro nobis”. 

 Ma głębokie znaczenie, ponieważ wyraża prośbę Maryi Dziewicy o wstawiennictwo 

przed Bogiem. Poprzez recytację tej modlitwy wierni proszą Najświętszą Maryję Pannę, aby 

 
47 Arthur Anselm Crowther, Jesus, Maria, Joseph: Or, The Devout Pilgrim of the Ever Blessed Virgin Mary. In 

His Holy Exercises Upon the Sacred Mysteries of Jesus, Maria, Joseph, Amsterdam 1663, s. 187. Gebet- und 

Gesangbuch für die Schüler des Znaimer Gymnasiums, Lenck 1865, s. 116. 
48 Zob. przypis 22. 
49 J. Chociszewski, Ołtarzyk polski katolickiego nabożeństwa, Grudziądz 1883, s. 10. 

Ave Maria 

Tekst po łacinie Tekst w języku polskim Nowoczesna chińska wersja wernakularna 

Ave Maria, 

gratia plena, 

Dominus tecum. 

Benedicta tu in mulieribus, et benedictus 

fructus ventris tui, Iesus48. 

Sancta Maria,  

Mater Dei, 

ora pro nobis peccatoribus, 

nunc et in hora mortis nostrae. Amen. 

Zdrowaś Maryjo/Mario,  

łaskiś pełna, 

Pan z Tobą, 

błogosławionaś Ty między niewiastami i błogosławion(y) 

owoc żywota Twojego, Jezus. 

Święta Maryjo/Mario,  

Matko Boża,  

módl się za nami grzesznymi, 

teraz i w godzinę śmierci naszej. Amen.49 

Wànfú Mǎlìyà, 

Nǐ chōngmǎn shèng chǒng， 

Zhǔ yǔ nǐ tóngzài, 

Nǐ zài fùnǚ zhōng shòu zànsòng, 

Nǐ de qīnzǐ Yēsū tóng shòu zànsòng. 

Tiānzhǔ Shèngmǔ Mǎlìyà, 

Qiú nǐ xiànzài hé wǒmen línzhōng shí, 

Wèi wǒmen zuì rén qíqiú Tiānzhǔ. Āmén. 



   

 

16 

przedstawiła ich prośby i modlitwy przed obliczem Boga. Co ważne, Dziewica Maryja jest 

uważana za potężną i kochającą orędowniczkę. Wierzy się, że dzięki bliskiej relacji z Jezusem 

i swojej roli jako Matki Bożej, Maryja posiada szczególną moc wstawiennictwa za wiernymi 

oraz niesienia ich próśb przed oblicze Boga. 

 

1.1.4. Rozwój historyczny modlitwy „Ave Maria” 

 

W połowie XIII wieku w Europie Zachodniej w pierwszej części modlitwy po słowie 

„Ave” dodano imię „Maria”. Być może wpływ na to miał św. Tomasz z Akwinu (1224/1225–

1274). Celem tej zmiany było nadać modlitwie bardziej kompletny i zrozumiały charakter,  

a jej znaczenie było zgodne ze słowami archanioła Gabriela50. W XIV wieku w modlitewniku 

franciszkanina obserwanta Antoniego ze Stroncone (1381–1461) pojawiła się łacińska wersja 

modlitwy maryjnej, która była bardzo podobna do współczesnej formy modlitwy „Ave Maria”. 

Księga jest przechowywana w klasztorze San Damiano w Asyżu. W dokumencie modlitwy 

zostały wydrukowane po łacinie i w tym samym okresie zaczęto pisać w rękopisach pierwsze 

wersje „Ave Maria” w następującym brzmieniu:  

 

„Ave dulcissima et immaculata Virgo Maria, gratia plena, 

Dominus tecum, 

Benedicta tu in mulieribus et benedictus fructus ventris tui Jesus. 

Sancta Maria, mater Dei et mater gratiae et misericordiae, 

ora pro nobis nunc et in hora mortis.  Amen”51. 

 

 Można zauważyć, że pojawia się imię „Jezus”52 oraz dodano drugą część modlitwy. 

Dowodzi to również, że w tym okresie tekst modlitwy ulegał dalszym zmianom. Tutaj warto 

wspomnieć o historii „Ave Maria” w muzyce: Michael Alan Anderson, adiunkt w Eastman 

School of Music, odkrył w swoich badaniach, że już pod koniec XIII wieku niektórzy 

kompozytorzy, często będący również poetami, zaczęli dodawać elementy modlitewne do „Ave 

 
50 Św. Tomasz z Akwinu, Reginald z Piperno, The Three Greatest Prayers: Commentaries on the 

Lord’s Prayer, the Hail Mary, and the Apostles’ Creed, Nashua 1990, s. 162–163. 
51 William Dugdale, Monasticon Anglicanum, t. 6, London 1817–1830. s. 525. 
52 Twierdzenie o autorstwie drugiej części Zdrowaś Mario przez papieża Urbana IV zostało utrwalone przez 

Herberta Thurstona (Familiar Prayers, Westminster 1953, s. 113). W kwestii weryfikacji tej tezy zob. A.A. De 

Marco, Hail Mary, [hasło w:] New Catholic Encyclopedia, t. 6, New York 1967, s. 616–617. 



   

 

17 

Maria”53. Te muzyczne dodatki w formie prośby pojawiły się przynajmniej 150 lat wcześniej 

niż mają najstarsze zachowane takie uzupełnienia w tekście modlitwy54.  

Kompozytorzy, używając pełnej pierwszej części modlitwy „Ave Maria”, próbowali dodać 

teksty prośby o wstawiennictwo do Matki Bożej, bardzo podobne do współczesnej części 

wstawienniczej). Michael Alan Anderson odkrył trzy przykłady takich dodatków. Dwie 

kompozycje zostały zapisane w największej istniejącej kolekcji motetów, „Montpellier Codex” 

skompletowanej w latach 1260-1280, a trzecia została zapisana na początku XIV wieku w 

rękopisie „Codex Las Huelgas”.  

 W 1495 roku druga część modlitwy „Ave Maria” po pojawiła się jako wezwanie  

w dziele Hieronima Savonaroli „Esposizione sopra l' „Ave Maria””55. Ponieważ wezwania 

zwykle dodawano w okresie Soboru Trydenckiego, w 1555 roku zostały one wprowadzone 

przez holenderskiego jezuitę Piotra Kanizjusza do „Katechizmu”56. Ostatecznie w 1566 roku ta 

fraza została włączona do Katechizmu Soboru Trydenckiego57. Obecnie znana pełna forma 

została określona przez Piusa V w 1568 roku i została zapisana w zrewidowanej wersji 

Breviarium Romanum58. A zatem jeszcze zanim modlitwa „Ave Maria” została formalnie 

uznana, kompozytorzy tworzyli na jej podstawie dzieła muzyczne. Dowodzi to, że stanowiła 

ona źródło inspiracji dla wielu twórców muzycznych niemal od swojego powstania. 

 

 

1.2. Funkcjonowanie modlitwy „Ave Maria” na przestrzeni wieków 

 

1.2.1. Znaczenie modlitwy „Ave Maria” w muzyce 

 

 „Ave Maria” przeszła drogę od hymnu maryjnego wczesnej Liturgii Godzin do 

modlitwy, która stała się inspiracją dla wielu kompozytorów. Obecnie liczne utwory muzyczne 

noszą tytuł „Ave Maria”, a kompozytorzy tacy, jak Franz Schubert czy Charles Gounod, 

stworzyli jedne z najbardziej znanych opracowań muzycznych tej modlitwy. 

 

 
53 Michael Alan Anderson, Enhancing the Ave Maria in the Ars Antiqua, „Journal of Plainsong and Medieval 

Music” 2010, nr 19, s. 35–65. 
54 Tamże, s. 49–51.  
55 British Library, Rare Books Department, sygn. IA 27542. 
56 Zdanie to pojawiło się po raz pierwszy w jego katechizmie z 1555 r.: Petrus Canisius, Catechismi Latini et 

Germanici, I, red. Friedrich Streicher, Roma-München 1933, s. 12. 
57 Theodore Alois Buckley, The catechism of the Council of Trent, London 1852, reprint 2010, s. 513–518. 
58 Donald H. Calloway, Champions of the Rosary: The History and Heroes of a Spiritual Weapon, Stockbridge 

2017, s. 543. 



   

 

18 

1.2.2. Historia rozwoju modlitwy „Ave Maria” i innych hymnów maryjnych w muzyce 

 

Powstanie „Ave Maria” przypadło na okres średniowiecza w historii muzyki (od ok. 

V do XV wieku). Według legendy, „Ave Maria” było używane jako antyfona liturgiczna już 

przed VI wiekiem w Jerozolimie i Antiochii. 

Po Edykcie mediolańskim w 313 roku, chrześcijaństwo stało się religią państwową  

i szybko rozprzestrzeniło się w wielu miejscach. Muzyka religijna stopniowo zaczęła 

dominować nad świecką, stając się istotnym elementem liturgii oraz życia duchowego 

wiernych. Społeczne znaczenie muzyki religijnej polega na umożliwieniu wiernym  

i społecznościom utożsamienia się z religią poprzez muzykę oraz szerzeniu nauk wiary. 

Muzyka religijna wzmacnia więzi duchowe, pozwala na głębsze przeżycie liturgii i pomaga  

w przekazywaniu oraz utrwalaniu wartości i dogmatów religijnych w przystępnej  

i emocjonalnej formie. W takim historycznym kontekście kult Matki Boskiej stał się publiczny, 

a społeczeństwo zrodziło dla Niej falę uwielbienia, co w konsekwencji doprowadziło do 

rozkwitu sztuki z Nią powiązanej. W tym okresie, w Liturgii godzin, używano hymnów i 

kantyków ku czci Najświętszej Maryi Panny, które obejmowały między innymi: 

 

• „Sub tuum praesidium” 

  „Sub tuum praesidium” to stary chrześcijański hymn i modlitwa. Jest to najstarsza 

pozabiblijna modlitwa skierowana do Matki Bożej59, jedna z najstarszych znanych modlitw 

maryjnych oraz jeden z najstarszych zachowanych hymnów pochwalnych ku czci Maryi, który 

do dziś jest używany w liturgii. W 1929 roku papirolog C.H. Roberts opublikował fragment 

papirusu z Egiptu „Papyrus Rylands 470”, który zawiera większość tej modlitwy60. Najnowsze 

badania naukowe odkryły ten hymn w gruzińskim ladgari (księdze chorału) w Jerozolimie, co 

sugeruje, że „Sub tuum praesidium” było używane w liturgii już w V wieku61. W niektórych 

ośrodkach religijnych, szczególnie we Francji, praktyką w okresie przed-  

i późnośredniowiecznym było używanie „Sub tuum praesidium” jako ostatniej antyfony 

Komplety, zamiast „Salve Regina”.  

 

 
59 Daniel Stiernon, Bulletin de théologie mariale byzantine, „Revue des études byzantines” 1959, nr 17, s. 242. 
60 Szerzej o tym dokumencie zobacz wyżej. 
61 Braaten, Jenson, dz. cyt., s. 84. The Seven Ecumenical Councils – Christian Classics Ethereal Library, online: 

ccel.org [dostęp: 03.07.2025]  



   

 

19 

• „Magnificat” 

 „Magnificat” to kantyk, który jest jednym z ośmiu najstarszych hymnów 

chrześcijańskich i być może najstarszym hymnem maryjnym62. Historyczka Marjorie Reeves 

stwierdza, że „Magnificat” może być najwcześniejszym chrześcijańskim hymnem. Jego tytuł 

pochodzi od pierwszego słowa według Wulgaty – łacińskiej wersji Biblii z IV wieku (Łk 1,46-

55)63. Tekst „Magnificat” pochodzi z opisu wizyty Najświętszej Maryi Panny u jej kuzynki 

Elżbiety, która była wówczas w ciąży z Janem Chrzcicielem (Łk 1,26-56)64. Chociaż niektórzy 

uczeni uważają, że ten kantyk mógł być pieśnią Elżbiety, większość wczesnych greckich  

i łacińskich manuskryptów tytuuje go jako „kantyk Maryi”. „Magnificat”, będąc pierwszym 

kantykiem Nowego Testamentu, wykorzystuje dorobek pieśni ze Starego Testamentu65. Do 

dziś „Magnificat” jest szeroko używany przez rzymskich katolików, anglikanów oraz 

prawosławnych w ich modlitwach i liturgii. W całym chrześcijaństwie kantyk „Magnificat” jest 

najczęściej recytowany podczas Liturgii Godzin, szczególnie podczas Nieszporów. 

 W zachodnim chrześcijaństwie, Kościół katolicki i Kościół luterański najczęściej 

wykonują hymn „Magnificat” podczas Nieszporów, natomiast Kościół Anglii używa go w 

czasie zbliżonego do nich nabożeństwa Evensong66 . W obrządku wschodnich chrześcijan 

istnieje dziewięć Ód Biblijnych, czyli hymnów liturgicznych opartych na tekstach biblijnych 

(łącznie 14, ale do VI wieku lista ta przetrwała głównie jako zbiór pierwszych dziewięciu67), 

które intonowane są podczas Jutrzni. Większość z tych hymnów liturgicznych pochodzi ze 

Starego Testamentu, jednak ostatni hymn pochodzi z Nowego Testamentu, a jego pierwsza 

część opiera się na Magnifikacie. Te dziewięć kantyków stanowi podstawę kanonu, który jest 

głównym i centralnym elementem porannej modlitwy, czyli Jutrzni. Na początku te kantyki 

były odmawiane w całości codziennie, a pomiędzy każdą zwrotkę wstawiano krótki refren. 

Ostatecznie te refreny zastąpił troparion. Proces ten według tradycji zapoczątkował św. Andrzej 

z Krety (650-712/726/740) 68 , znany również jako ojciec kanonu. Na przestrzeni wieków 

wersety z biblijnych ód, poza „Magnificatem”, stopniowo były pomijane, recytowano jedynie 

 
62 Marjorie Reeves, Jenyth Worsley, Favourite Hymns. 2000 years of Magnificat, London-New York City 2006, 

s. 3–5.  
63 Henry Hugh, Magnificat, [hasło w:] The Catholic Encyclopedia, Vol. 9, New York 1910, s. 534-536. 
64 David R. Breed, The History and Use of Hymns and Hymn-Tunes, Chicago 1903, reprint 2009, s. 17. 
65 Tamże. 
66 Common Worship: Services and Prayers for the Church of England, London 2000, s. 76. 
67 J. Coogan, Appendix: The Odes, [w:] Textual History of the Bible, Vol. 2: Deuterocanonical Scriptures, red.  

A. Lange i in., Leiden 2019, s. 542–544. 
68 Kallistos Ware, The Festal Menaion, London 1969, s. 546. 



   

 

20 

skomponowane tropariony, które poprzez irmosy   łączyły się z pierwotnymi kantykami.  

Podczas wielkiego postu nadal czyta się oryginalne „Ody Biblijne”. 

 W kontekście chrześcijańskich obrzędów liturgicznych kantyk to pieśń ku czci Boga,  

pieśń biblijna, charakteryzująca się podniosłym tekstem zaczerpniętym z Biblii. Termin ten 

obejmuje wszystkie pieśni biblijne z wyjątkiem psalmów. Są one zawarte w zbiorach takich jak 

brewiarz 69 . Najstarsze zachowane chrześcijańskie pieśni biblijne to kantyki Nowego 

Testamentu, takie jak: „Benedictus” (Łk 1:68-79), „Magnificat” (Łk 1,46-55) i „Nunc dimittis” 

(Łk 2,29-32)70. Te trzy kantyki mają szczególne znaczenie w Liturgii godzin. W każdej z tych 

pieśni podczas odmawiania w liturgii pojawia się wprowadzenie do każdej zwrotki (Inchoatio), 

a kantyki te stanowią integralną część modlitw Jutrzni (Laudes), Nieszporów (Vesperae) i 

Komplety (Completorium). 

• „Akatyst” 

 W Kościele wschodnim tytuł Theotokos (Boża Rodzicielka) zaczął być szeroko 

stosowany w hymnie akatystu. Akatyst ku czci Bogurodzicy jest jednym z najpiękniejszych 

hymnów bizantyjskiego Kościoła, wychwalającym boskie macierzyństwo Maryi. Jest to 

również jeden z najsłynniejszych hymnów liturgicznych w rycie bizantyjskim. Przed 

początkiem XXI wieku uważano, że akatyst powstał w VI lub VII wieku 71 , ale według 

najnowszych badań naukowych istnieje podejrzenie, że pochodzi z V wieku72. Ze względu na 

tradycję wykonywania tego rodzaju hymnu przez zgromadzonych wiernych w postawie 

stojącej, przyjęto jego określenie jako „akatyst” (z gr. Ἀκάθιστος – „nie siedzący”), co 

odzwierciedla etymologię oraz liturgiczny kontekst jego wykonywania. Ostatecznie hymn ten 

stał się integralnym elementem Jutrzni sprawowanej w piątą sobotę Wielkiego Postu, znaną 

jako „Sobota Akatystu”, zwykle przypadającą w pobliżu uroczystości Zwiastowania (25 marca). 

Kościół bizantyński dążył do ustanowienia tego dnia jako święta dedykowanego Najświętszej 

Maryi Pannie, co zostało zrealizowane w roku 62673. Tradycyjny kontakion w formie Akatystu 

 
69 Wg Harvard Concise Dictionary of Music, Cambridge 1978, s. 80 kantyk to tekst biblijny, jednak anglikanie 

rozumieją ten termin szerzej, wliczając do kantyków także np. hymn Te Deum itp.  
70 R. Brucker, „Christushymnen” oder „epideiktische Passagen”? Studien zum Stilwechsel im Neuen Testament 

und seiner Umwelt, Göttingen 1997, s. 12.  
71 Acathist Hymn, [hasło w:] The Oxford Dictionary of Byzantium, vol. 1, red. A.P. Kazhdan, New York 1991,  

s. 44. 
72 Leen Mari Peltomaa, The Image of the Virgin Mary in the Akathistos Hymn, Leiden 2001, s. 113–114. Andreas 

Külzer, Pauline Allen, Leen Mari Peltomaa, Presbeia Theotokou: The Intercessory Role of Mary across Times 

and Places in Byzantium (4th – 9th Century), Wien 2015, s. 113. 
73 Ode in honour of the Holy Immaculate Most Blessed Glorious Lady Mother of God and Ever Virgin Mary 

written on the Occasion of the Deliverance of Constantinople from the Barbarians, A.D. 626, red. o. Vincent 

McNabb OP, b.m.w. 1934, s. 14. 



   

 

21 

ku czci Bogurodzicy jest powszechnie przypisywany Romanowi Melodosowi (ok. 485 - 560)74, 

uznawanemu za jednego z najwybitniejszych poetów liturgicznych Bizancjum. W rycie 

bizantyjskim kontakion stanowi jeden z głównych typów hymnów liturgicznych i należy do 

najważniejszych gatunków muzyki sakralnej tej tradycji. Termin „kontakion” wywodzi się z 

greckiego słowa κόνταξ (kontax), oznaczającego „pręt” lub „kij”, którym nawijano zwój. Choć 

formę tę można datować przynajmniej na VI wiek, jej źródeł doszukuje się w syryjskiej poezji 

liturgicznej z III i IV wieku. Sam termin „kontakion” pojawił się jednak w źródłach dopiero w 

IX wieku75. Za twórcę gatunku uznaje się powszechnie Romana Melodosa (ok. 485–ok. 560), 

uważanego za jednego z najwybitniejszych poetów liturgicznych Bizancjum. Z jego osobą 

wiąże się tradycyjna opowieść: podczas całonocnego czuwania w Boże Narodzenie ok. 518 

roku Matka Boża miała ukazać się Romanowi we śnie, wręczyć mu zwój (kontakion) i nakazać 

jego spożycie. Po przebudzeniu Roman – według przekazu – miał zaśpiewać z ambony hymn 

bożonarodzeniowy w formie akatystu, co interpretowano jako dowód Boskiego natchnienia. 

Scena ta bywa często przedstawiana na ikonach Matki Bożej Pokrowa76. Roman Melodos był 

nie tylko poetą, ale również kompozytorem i jedną z kluczowych postaci w początkowym 

rozwoju muzyki bizantyjskiej. Nazywany bywa „Pindarem poezji rytmicznej” (w odniesieniu 

do starożytnego poety greckiego Pindara, 518–438 p.n.e.) 77 . W VI wieku stworzył 

prawdopodobnie setki hymnów w formie kontakionu, w tym również akatysty78 . Do dziś 

zachowało się ok. 85 jego utworów, co nie umniejsza jego znaczenia jako głównego 

przedstawiciela tego gatunku w jego epoce79. Prof. Egon Wellesz, wybitny muzykolog i badacz 

muzyki bizantyjskiej, pisał: „Współcześni melodycy nie mogą równać się z Romanem 

Melodosem pod względem zdolności wyrazu, poetyckiej wizji, śmiałych metafor i doskonałej 

harmonii. W jego wielkości nic nie świeci jaśniej niż Akatyst ku czci Bogurodzicy.” 80 . 

Współczesne badania naukowe poddają jednak w wątpliwość autorstwo Romana Melodosa w 

odniesieniu do Akatystu, wskazując na różnice teologiczne i stylistyczne81. Wśród badaczy 

panuje znaczna rozbieżność opinii, jednak nie budzi wątpliwości, że Melodos wniósł znaczący 

wkład w rozwój maryjnej poezji liturgicznej Konstantynopola. Do końca XX wieku Akatyst ku 

 
74 Thomas Arentzen, The Virgin in Song: Mary and the Poetry of Romanos the Melodist, Philadelphia 2017, s. 2. 
75 Sarah Gador-Whyte, Theology and poetry in early Byzantium: the Kontakia of Romanos the Melodist, 

Cambridge 2017, s. 9–11. Tontation, [hasło w:] The Oxford Dictionary of Byzantium, vol. 1, red. A.P. Kazhdan, 

New York 1991, s. 1148. 
76 Neil K. Moran, Singers in Late Byzantine and Slavonic Painting, Leiden 1986, s. 126nn. 
77 Romanos, [hasło w:] Encyclopædia Britannica. Vol. 23, red. Hugh Chisholm, Cambridge 1911, s. 576–577. 
78 Alban Butler, Butler’s lives of the saints, Volume 10, London-New York 1997, s. 5–6. 
79 St. Romanos the Melodist, On the Life of Christ: Kontakia, San Francisco 1995, s. 2. 
80 Egon Wellesz, The Akathistos Hymn, Copenhagen 1957, s. XXXII. 
81 Sarah Gador-Whyte, Changing Conceptions of Mary in Sixth-Century Byzantium: The Kontakia of Romanos the 

Melodist, [w:] Questions of Gender in Byzantine Society, red. Bronwen Neil, Lynda Garland, Farnham 2013, s. 81. 



   

 

22 

czci Bogurodzicy zwykle datowano na VI lub VII wiek. Najnowsze badania – m.in. autorstwa 

Leeny Peltomaa – sugerują jednak, że jego treści teologiczne wskazują na powstanie już w V 

wieku82. Pod koniec VII wieku formę kontakionu w liturgii stopniowo zastępowano nową 

strukturą hymniczną – kanonem, opracowanym prawdopodobnie przez św. Andrzeja z Krety. 

Pogląd ten został szeroko przyjęty w XX wieku i poparty m.in. przez Egona Wellesza83. Pełny 

kontakion stopniowo wyszedł z użycia, choć jego początkowe części (proemium i pierwszy 

oikos) nadal były wykonywane podczas jutrzni. Współcześnie jedyną zachowaną formą 

pełnego kontakionu w liturgii jest Akatyst – hymn ku czci Matki Bożej. Utwór ten składa się z 

proemium (wstępu) oraz 24 oikosów, które opowiadają o historii Wcielenia84. Do dziś Akatyst 

ten jest w całości wykonywany w piątą sobotę Wielkiego Postu, w ramach jutrzni, jako jedno 

z najwybitniejszych dzieł literackich bizantyjskiej tradycji kościelnej. W czasach nowożytnych 

na wzór Akatystu ku czci Bogurodzicy powstają nowe akatysty, poświęcone Chrystusowi, 

Duchowi Świętemu oraz innym świętym85. 

• „Ave Maris Stella” 

 W Kościele zachodnim, według Aureliusza Augustyna z Hippony, biskup Mediolanu 

Ambroży (340–397) wprowadził do liturgii hymn śpiewany poza mszą, ale regularnie 

wykonywany podczas nabożeństw kościelnych, czerpiąc inspirację z Kościoła wschodniego86. 

Od tego czasu powstało wiele hymnów pochwalnych na cześć Maryi, takich jak „Ave Maris 

Stella”. Możliwe, że utwór ten ma swoje korzenie w IX wieku 87 . Zachowały się dwa 

manuskrypty z tego okresu: jeden z Salzburga (obecnie w Wiedniu), a drugi w Szwajcarii,  

w opactwie Sankt Gallen. Częste wykonywanie tego hymnu w Liturgii Godzin przyczyniło się 

do jego popularności w średniowieczu, a wiele innych hymnów powstało na jego podstawie. 

Można go znaleźć w dawnych rękopisach wieczornych modlitw na święta Najświętszej Maryi 

Panny. Do dzisiaj jest używany w Liturgii Godzin oraz w Małym Oficjum Najświętszej Maryi 

Panny88. „Ave Maris Stella” miało znaczący wpływ na ukazanie Maryi jako współczującej i 

kochającej matki89. Jak twierdzi Brian Reynolds, „Większość jego uroku tkwi w prostocie”90. 

 
82 Leena Mari Peltomaa, The image of the Virgin Mary in the Akathistos Hymn, Leiden-Boston-Köln 2001, s. 113–

114.  
83 Wellesz, Egon (1961). Historia muzyki i hymnografii bizantyjskiej. Oxford: Clarendon Press, s. 198–204. 
84 Tamże. 
85 Fr. Paul M. Addison O.S.M., Akathistos hymn to the Mother of God. Translation for chant and choral recitation, 

Rome 2010, s. 1. 
86 M. Reeves, J. Worsley, dz. cyt., s. 4. 
87 Margot Fassler, Music in the medieval West, New York 2014, s. 3–12. 
88 Ave Maris Stella, [hasło w:] The Catholic Encyclopedia, vol. 2, red. Charles Herbermann, New York 1907, s.149. 
89 Brian Reynolds, Gateway to heaven, El Segundo 2012, s. 194. 
90 F. Brittain, Mediaeval Latin and Romance Lyric to A, Cambridge 1951, s. 79. 



   

 

23 

Tytuł „Gwiazda Morza” jest jednym z najstarszych i najbardziej rozpowszechnionych tytułów 

nadawanych Maryi”. Ta pieśń często była używana jako forma modlitwy-prośby o 

bezpieczeństwo podróżnych. W 1884 roku, podczas drugiego Narodowego Kongresu 

Akadyjskiego ( Miscouche na Wyspie Księcia Edwarda) , „Ave Maris Stella” została hymnem 

Akadyjczyków. Ostatecznie, w roku 1994, Jacinthe Laforest – redaktorka naczelna oraz główna 

reporterka akadyjskiego dziennika „La Voix Acadienne” – opracowała francuskojęzyczną 

wersję hymnu, która została później oficjalnie zatwierdzona91. Z szacunku dla oryginalnej 

kompozycji, pierwsza zwrotka hymnu Akadyjczyków została zachowana w języku łacińskim i 

jest powtarzana również na zakończenie utworu. 

• „Salve Regina” 

Wśród najbardziej rozpoznawalnych hymnów maryjnych w tradycji Kościoła 

zachodniego znajduje się Salve Regina – antyfona maryjna, stanowiąca jedną z czterech 

głównych antyfon brewiarzowych, tradycyjnie wykonywanych po modlitwie Komplety w 

różnych okresach roku liturgicznego92. Pozostałe trzy to: Alma Redemptoris Mater, śpiewana 

od I niedzieli Adwentu do święta Ofiarowania Pańskiego (2 lutego); Ave Regina Coelorum, 

wykonywana od Ofiarowania Pańskiego do Wielkiego Czwartku; oraz Regina Caeli, od Wigilii 

Paschalnej do soboty po Zesłaniu Ducha Świętego. Salve Regina, śpiewana od uroczystości 

Trójcy Świętej aż do soboty poprzedzającej Adwent, uchodzi za najbardziej znaną spośród 

nich93 . Ojciec Juniper B. Carol, w trzecim tomie swojej Mariologii (1992), zauważył, że 

praktyka wykonywania Salve Regina po Komplecie wywodzi się prawdopodobnie z tradycji 

monastycznej, w której hymn ten był najpierw intonowany w kościele, a następnie śpiewany 

przez zakonników w drodze do dormitorium. Autor podkreśla również, że Salve Regina było 

postrzegane nie tyle jako lament, ile jako pieśń podnosząca na duchu – ceniona przez wiernych 

przede wszystkim ze względu na swoją prostą i melodyjną strukturę, łatwą do zapamiętania i 

wykonania. Szczególną popularnością hymn ten cieszył się wśród żeglarzy, którzy nie tylko 

chętnie go śpiewali, lecz także włączali do rytuałów błogosławienia statków i wieczornych 

nabożeństw pokładowych. Wzmianki o tej praktyce można odnaleźć m.in. w dzienniku 

Krzysztofa Kolumba. Niemniej jednak Salve Regina bywało wykonywane również po innych 

modlitwach brewiarzowych, takich jak Laudes, lub w różnych porach dnia. Tekst hymnu, 

którego nazwa pochodzi od pierwszych słów wersji łacińskiej (Salve Regina, mater 

 
91 Elisa E. A. Sance, Evolution de L'Identite Acadienne Dans la Chanson, Orono 2014 (praca magisterska napisana 

na University of Maine), s. 3. 
92 Henry Hugh, Salve Regina, [hasło w:] The Catholic Encyclopedia, Vol. 13, New York 1912, s. 409–410. 
93 Tamże. 



   

 

24 

misericordiae), powstał najprawdopodobniej przed 1054 rokiem, jednak jego autorstwo 

pozostaje przedmiotem sporów. Wśród proponowanych autorów wymienia się Hermana z 

Reichenau (zwanego Contractusem), Piotra z Duisburga, Ademara z Monteil oraz Bernarda z 

Clairvaux 94 . Tradycja liturgiczna najczęściej przypisuje autorstwo Salve Regina właśnie 

Hermanowi Contractusowi95 (1013–1054), choć współczesna muzykologia pozostaje ostrożna 

i nie rozstrzyga jednoznacznie tej kwestii96. Herman Contractus, niemiecki mnich z opactwa 

Reichenau, był wybitnym kronikarzem, poetą, matematykiem i kompozytorem XI wieku. Jego 

dorobek obejmuje nie tylko hymny religijne, takie jak Alma Redemptoris Mater i Salve Regina, 

lecz także jedno z najwcześniejszych i najbardziej rzetelnych dzieł historiograficznych 

średniowiecza – kronikę obejmującą wydarzenia od narodzin Chrystusa do czasów autora. 

Dzięki szerokiej wiedzy oraz rygorystycznemu podejściu do źródeł, Herman stworzył 

kompilację, która do dziś uznawana jest za jedno z najwybitniejszych osiągnięć 

wczesnośredniowiecznej historiografii łacińskiej97.  

Od VIII wieku, w kontekście renesansu karolińskiego, ukształtował się chorał 

gregoriański – forma liturgicznej muzyki jednogłosowej, stanowiąca syntezę śpiewu 

starorzymskiego oraz tradycji gallikańskiej. Nazwa tej formy muzycznej wywodzi się od 

papieża Grzegorza I Wielkiego (pontyfikat: 590–604), uznawanego za jednego z doktorów 

Kościoła oraz świętego zarówno w tradycji katolickiej, jak i prawosławnej. Chorał gregoriański, 

wykonywany a cappella, obejmuje repertuar pieśni liturgicznych przeznaczonych do użytku w 

ramach Mszy Świętej oraz modlitw Liturgii Godzin. W XIII wieku, wraz z rozwojem technik 

polifonicznych, wykształcił się nowy gatunek muzyki liturgicznej – motet, który zdominował 

twórczość wokalną od około 1220 roku aż do połowy XVIII wieku. Pod koniec XIII wieku 

kompozytorzy – nierzadko będący jednocześnie poetami – zaczęli tworzyć motety oparte na 

modlitwie „Ave Maria”, rozbudowując jej tekst o oryginalne partie proszące o wstawiennictwo 

Matki Bożej98. Odmiennie niż w przypadku prostych melodii gregoriańskich, motety te były 

skomplikowanymi, wielogłosowymi kompozycjami, charakteryzującymi się rozwiniętą fakturą 

polifoniczną i były również wykonywane a cappella. Struktura tekstowa takich motetów miała 

często dwuczęściowy charakter: pierwsza część opierała się na tradycyjnej formule „Ave 

 
94 Walter Berschin, Martin Hellmann, Hermann der Lahme – Gelehrter und Dichter (1013–1054), Heidelberg 2004, 

s. 96–103, 105. Karlsruhe, Badische Landesbibliothek, Cod. Aug. LV, fol. 42v, col. 1 (rękopis z Reichenau, II poł. 

XI w.). Salve Regina, [hasło w:] The New Grove Dictionary of Music and Musicians, vol.16, red. S. Sadie, Londyn-

Washington 1980, s.435. Biblioteka Narodowa Francji, sygn. Lat. 944, k. 145. (ok. 1100 r.)  
95 Patricius Schlager, Hermann Contractus, [hasło w:] The Catholic Encyclopedia, Vol. 7, New York 1910, s. 266. 
96 L. Gushee, Hermannus Contractus [Hermann der Lahme, Hermann von Reichenau], [hasło w:] The New Grove 

Dictionary of Music and Musicians, Oxford 2001. 
97 Patricius Schlager, dz. cyt. 
98 M. A. Anderson, dz. cyt., s. 47–49. 



   

 

25 

Maria”, natomiast druga stanowiła autorskie dopowiedzenie – zazwyczaj błagalne wezwanie 

skierowane do Maryi. Przykłady tego typu kompozycji odnaleźć można w Montpellier Codex99 

(ok. 1260–1280) – największym zachowanym średniowiecznym zbiorze motetów. Jedna z 

maryjnych kompozycji w tym zbiorze posiada cantus firmus umieszczony w najwyższym 

głosie, co stanowi charakterystyczną cechę stylu tego okresu 100 . Kolejny przykład, motet 

dwugłosowy oparty na modlitwie „Ave Maria”, został zapisany w Codex Las Huelgas na 

początku XIV wieku101. Praktyka uzupełniania tej modlitwy o autorskie partie prozatorskie oraz 

wykorzystywanie jej jako podstawy dla nowych kompozycji świadczą o stopniowej 

transformacji podejścia kompozytorów do tekstu liturgicznego. Działania te należy 

interpretować jako wyraz twórczej ekspresji, otwierającej nowe możliwości interpretacyjne 

oraz inspirującej rozwój późniejszych form muzycznych opartych na tekście „Ave Maria”. 

 

 

Ilustracja 6. „Ave Maria”, chorał gregoriański. Źródło: Liber Usualis, Solesmes, 1961, s. 1861. 

 

Okres renesansu w muzyce (ok. 1400–1600), w przeciwieństwie do jego wyraźniej 

zdefiniowanych granic w sztukach plastycznych czy architekturze, charakteryzuje się większą 

płynnością i trudniejszym do uchwycenia momentem przejścia. W odróżnieniu od sztuk 

wizualnych, muzyczny renesans nie miał swojego źródła we Włoszech, lecz rozwinął się przede 

 
99 Mary E. Wolinski, The Compilation of the Montpellier Codex, „Early Music History” 1992, nr 11, s. 263–301. 
100 Gerald R. Hoekstra, The French Motet as Trope: Multiple Levels of Meaning in Quant florist la violete / El 

mois de mai / Et gaudebit, „Speculum” 1998, nr 73 (1), s. 32–57. 
101 https://imslp.org/wiki/Las_Huelgas_Codex_(Various), https://www.dailymotion.com/video/x2yissd [dostęp: 

03.07.2025].  



   

 

26 

wszystkim w północnej Europie – w regionach dzisiejszej północnej i środkowej Francji, 

Holandii oraz Belgii. Już u schyłku średniowiecza, w okresie Ars Nova, zauważalna była 

tendencja do emancypacji człowieka jako podmiotu oraz potrzeba wyrażania jego 

emocjonalności i indywidualnego doświadczenia. To właśnie ten proces kulturowy 

zapoczątkował odchodzenie od dominacji religijnej w sztuce na rzecz bardziej osobistej 

ekspresji, co wyznaczyło fundamenty dla muzyki renesansowej. Wpływ idei humanistycznych 

zaowocował przekształceniem polifonii – z techniki podporządkowanej rygorystycznym 

zasadom średniowiecza w środek ekspresji artystycznej. Rozwinęła się większa różnorodność 

skal dźwiękowych, rytmów, harmonii, form muzycznych oraz systemów notacji. 

Kompozytorzy zaczęli dążyć do ściślejszego związania warstwy muzycznej z tekstem, 

zwiększając ekspresyjność wokalnych utworów liturgicznych i świeckich. Choć polifonia 

wokalna nadal dominowała, muzyka instrumentalna stopniowo zyskiwała większą 

autonomię102. Około roku 1440 wynalezienie druku przez Johannesa Gutenberga z Moguncji 

radykalnie zmieniło sposób rozpowszechniania muzyki. Do tej pory manuskrypty muzyczne 

oraz traktaty teoretyczne kopiowano ręcznie, co czyniło ich dystrybucję powolną i kosztowną. 

Wynalazek druku, w połączeniu z postępami w zapisie nutowym, umożliwił szybsze i szersze 

rozpowszechnianie stylów muzycznych oraz teorii, wpływając bezpośrednio na rozwój 

praktyki kompozytorskiej. Muzycy renesansowi tworzyli w kontekście doniosłych przemian 

religijnych – reformacji i kontrreformacji. W drugiej połowie XV wieku muzyka sakralna, 

zwłaszcza polifoniczne msze i motety kompozytorów flamandzkich, takich jak Johannes 

Ockeghem czy Jacob Obrecht, osiągnęła znaczny poziom złożoności. Jednakże w drugiej 

połowie XVI wieku, pod wpływem reform Soboru Trydenckiego oraz wymogów 

kontrreformacji, rozpoczął się proces upraszczania faktury muzycznej, mający na celu 

zwiększenie przejrzystości tekstu liturgicznego. Tendencję tę doskonale ilustrują dzieła 

Josquina des Prés oraz Giovanniego Pierluigiego da Palestriny. W tym samym okresie 

kompozytorzy intensywnie rozwijali zarówno repertuar świecki, jak i sakralny, choć priorytet 

zachowano dla muzyki religijnej. Dominującymi formami muzyki sakralnej były msza, motet 

oraz lauda. Do najpopularniejszych świeckich form należały: francuska chanson, włoska 

frottola oraz późniejszy madrygał. Renesans był również okresem rozkwitu muzyki tworzonej 

do łacińskiego tekstu modlitwy „Ave Maria”. Wśród kompozytorów, którzy opracowywali jej 

muzyczne wersje, znaleźli się przedstawiciele szkoły franko-flamandzkiej – Johannes 

Ockeghem, Josquin des Prés, Nicolas Gombert, Orlando di Lasso – a także twórcy 

 
102 Jean-Pierre Ouvrard, Histoire de la musique occidentale, Paris 2003, s. 299–304. 



   

 

27 

reprezentujący inne tradycje narodowe: Tomás Luis de Victoria (Hiszpania), Giovanni Pierluigi 

da Palestrina (Włochy) oraz Robert Parsons (Anglia). Warto jednak zaznaczyć, że przed 

Soborem Trydenckim istniały różne warianty tekstu modlitwy „Ave Maria”, co sprawiało, że 

wcześni kompozytorzy często tworzyli utwory oparte na zróżnicowanych wersjach tego tekstu. 

Niezależnie od użytej redakcji, charakter kompozycji zachowywał głęboko religijny ton. W 

epoce renesansu zauważa się również znaczący wzrost liczby kompozycji poświęconych „Ave 

Maria” oraz tendencję do wielokrotnego opracowywania tej modlitwy przez jednego 

kompozytora. Zjawisko to wskazuje na rosnące znaczenie tej modlitwy jako nośnika treści 

teologicznych i ekspresji artystycznej w muzyce epoki. 

 

 

Ilustracja 7. Josquin des Prés, „Ave Maria”. Źródło: wydanie Schola Cantorum, Paris 1951. 



   

 

28 

Muzyka okresu baroku (ok. 1600–1750) charakteryzowała się bogactwem brzmienia, 

ornamentalnością oraz wyrafinowaną ekspresją. Cechą szczególną tej epoki była intensywna 

ornamentacja melodii, obecność licznych ozdobników oraz stosowanie skomplikowanych 

technik kompozytorskich, takich jak kontrapunkt i imitacja. Styl barokowy był silnie 

zróżnicowany, lecz jednocześnie nacechowany intensywnością emocjonalną, wyraźnym 

rytmem oraz wyszukanym językiem melodycznym. W muzyce tego okresu dominowała 

polifonia, która osiągnęła swój szczyt w twórczości Johanna Sebastiana Bacha. Jednocześnie 

coraz większą rolę zaczęła odgrywać faktura homofoniczna, której rozwój współwystępował z 

ewolucją tonalności, zastępującej wcześniejszy system modalny. Barok przyniósł również 

intensywny rozwój notacji muzycznej oraz kształtowania się nowoczesnych zasad harmonii, z 

których centralne znaczenie zyskał basso continuo – ciągły bas z realizacją akordową, 

stanowiący harmoniczne rusztowanie kompozycji. Improwizacja w obrębie continuo była 

powszechną praktyką wykonawczą. Nie istniał jeszcze jednolity skład orkiestry, a 

instrumentacja była elastyczna i często dostosowywana do warunków lokalnych oraz 

możliwości wykonawczych. Działalność kompozytorska koncentrowała się głównie wokół 

dworów arystokratycznych, prywatnych akademii muzycznych i Kościoła katolickiego. 

Szczególnie dwory stanowiły główne ośrodki mecenatu artystycznego – władcy oraz 

arystokracja finansowali dzieła muzyczne, tworząc bogate środowiska kulturowe i przestrzenie 

dla rozwoju twórczości. Wśród świeckich form muzyki instrumentalnej znaczną popularnością 

cieszyły się concerti grossi oraz utwory kameralne, takie jak sonata – przeznaczona na 

niewielkie zespoły i wykonywana często w prywatnych salonach arystokratycznych. W sferze 

sakralnej dominowały msze, oratoria, pasje oraz kompozycje organowe. Organy, ze względu 

na swoją skalę brzmieniową i majestatyczność, stały się centralnym instrumentem liturgicznym, 

nadającym muzyce kościelnej charakter kontemplacyjny i podniosły. W późnym baroku 

wykształciła się forma koncertu solowego oraz kantaty solowej, a także trzyczęściowa struktura 

sinfonii – wczesnej formy, która zapowiadała późniejszy rozwój symfonii klasycznej. 

Przykładem takich dzieł są trio sonaty i trio sinfonie Johanna Sebastiana Bacha, 

odzwierciedlające proces formowania się wczesnych modeli symfonicznych. Istotnym 

zjawiskiem baroku była również opera, która szczególnie dynamicznie rozwijała się w Wenecji, 

łącząc elementy muzyczne i teatralne. Od tego momentu twórczość muzyczna wkroczyła w 

fazę dynamicznego rozwoju103 . Opera barokowa stała się miejscem intensywnej ekspresji 

emocji oraz nowego podejścia do dramatyzmu, co pośrednio wpłynęło również na sposób 

 
103 Yang Pei Ren, Yin yue shi yu shang xi, Tajpej 2001, s.147–150. 



   

 

29 

kompozytorskiego opracowywania tematów religijnych, takich jak „Ave Maria”. W okresie 

baroku pojawiły się liczne kompozycje oparte na tekście modlitwy „Ave Maria”. Do 

najważniejszych autorów należą włoscy kompozytorzy Giovanni Francesco Anerio i 

Alessandro Grandi, a także niemieccy twórcy: Johann Degen oraz Heinrich Schütz – ten ostatni 

stworzył kilka odrębnych kompozycji opartych na tym tekście, łącząc elementy polifonii z 

nową, barokową estetyką retorycznej ekspresji. 

Klasycyzm w historii muzyki europejskiej, trwający od około 1730 do lat 20. XIX wieku 

(1814/1820104–1827), stanowi okres przejściowy pomiędzy barokiem a romantyzmem. Styl 

klasycystyczny cechował się większą przejrzystością faktury, lekkością oraz dążeniem do 

formalnej równowagi i proporcji. W odróżnieniu od bogato ornamentowanej i emocjonalnie 

intensywnej muzyki barokowej, muzyka klasyczna preferowała zrównoważoną ekspresję, 

wyrazistą melodykę i logiczną konstrukcję formalną. Dominującą fakturą muzyki klasycyzmu 

była homofonia – wyraźna linia melodyczna wsparta akordowym towarzyszeniem105. Niemniej 

jednak, techniki kontrapunktyczne wciąż znajdowały zastosowanie, zwłaszcza w muzyce 

sakralnej oraz w bardziej złożonych formach instrumentalnych, szczególnie w późniejszym 

okresie klasycyzmu. Melodie cechowały się indywidualnością, liryzmem i symetryczną 

budową, co sprzyjało klarowności i elegancji kompozycji. Estetyka klasycystyczna zastąpiła 

barokowy monumentalizm stylem nacechowanym umiarem, elegancją i dążeniem do 

doskonałości formalnej. W epoce klasycyzmu rozwinęły się kluczowe formy muzyki 

instrumentalnej, takie jak wieloczęściowa symfonia, koncert solowy, kwartet smyczkowy oraz 

sonata. Szczególną rolę odegrała forma sonatowa i forma ronda, które stały się dominującymi 

strukturami formalnymi zarówno w muzyce klasycznej, jak i w późniejszym romantyzmie, 

zachowując swój wpływ aż do XX wieku. W porównaniu do epoki baroku, skład orkiestry uległ 

poszerzeniu, a praktyka prowadzenia zespołu przez dyrygenta zaczęła stopniowo się 

upowszechniać. Równocześnie klawesyn, dotychczas podstawowy instrument klawiszowy, 

został stopniowo wyparty przez nowoczesny fortepian, którego dynamiczne możliwości 

pozwalały na szersze spektrum wyrazowe. Zmiany społeczne związane z rewolucją francuską 

miały istotny wpływ na sytuację zawodową kompozytorów. W miejsce systemu mecenatu 

dworskiego i kościelnego coraz częściej pojawiała się niezależność twórcza – kompozytorzy 

zaczęli samodzielnie organizować koncerty, publikować swoje utwory i zarabiać dzięki 

działalności publicznej. Do najważniejszych przedstawicieli epoki klasycyzmu należą tzw. 

klasycy wiedeńscy: Franz Joseph Haydn, Wolfgang Amadeusz Mozart oraz Ludwig van 

 
104 Anthony Burton, A Performer's Guide to the Music of the Classical Period, London 2002, s. 3. 
105 Friedrich Blume, Classic and Romantic Music: A Comprehensive Survey, New York 1970, s. 43–44. 



   

 

30 

Beethoven. Ich twórczość wywarła ogromny wpływ na rozwój muzyki europejskiej i 

obejmowała zarówno utwory świeckie, jak i religijne, w tym również kompozycje oparte na 

modlitwie „Ave Maria”. 

W okresie romantyzmu w muzyce (ok. 1814/1820/1827–1910) rozwój kultury 

europejskiej postępował równolegle z głębokimi przemianami polityczno-gospodarczymi oraz 

ewolucją myśli intelektualnej. W tym czasie muzyka uległa istotnym przekształceniom 

estetycznym: w centrum uwagi twórców znalazło się wyrażanie emocji, obrazowanie treści 

pozamuzycznych oraz intensyfikacja środków ekspresji. W przeciwieństwie do 

poprzedzających epok baroku i klasycyzmu, które kładły nacisk na formę, równowagę i 

strukturę, romantyzm muzyczny akcentował subiektywność, wyobraźnię i symbolikę. 

Znaczącą rolę w twórczości romantycznej odegrała muzyka programowa – kompozycje 

inspirowane literaturą, poezją, historią i naturą, których celem było przekazywanie narracji lub 

idei pozamuzycznych. Charakterystyczne cechy tej epoki to: rozbudowana harmonika, częstsze 

stosowanie modulacji i chromatyk, zindywidualizowana melodyka oraz pogłębione środki 

artykulacyjne i dynamiczne. Muzyka romantyczna była w wysokim stopniu różnorodna, nie 

tylko stylistycznie, ale także formalnie, co pozwalało kompozytorom na znacznie większą 

swobodę twórczą. W tym kontekście również modlitwa „Ave Maria” uległa znaczącym 

reinterpretacjom. Choć podstawowe odniesienie do pochwały Matki Bożej zostało zachowane, 

kompozytorzy zaczęli wykorzystywać tę formę jako nośnik emocji, nadziei oraz osobistych 

refleksji. W rezultacie powstały utwory, które – choć inspirowane tradycją religijną – nabierały 

charakteru świeckiego, często wykraczając poza ramy liturgii. Powiązanie duchowości z 

codziennym doświadczeniem oraz nacisk na indywidualny przekaz uczyniły z „Ave Maria” 

formę pośrednią między muzyką sakralną a pieśnią artystyczną (Lied), niosącą silne przesłanie 

humanistyczne. Charakterystyczna dla wielu kompozycji „Ave Maria” z tego okresu jest piękna, 

kantylenowa linia melodyczna, prosty, liryczny tekst oraz głęboka ekspresyjność, które razem 

czyniły z tej formy jeden z najbardziej poruszających gatunków muzyki wokalnej XIX wieku. 

Dzięki temu „Ave Maria” stała się zarówno elementem kultury sakralnej, jak i środkiem 

indywidualnej ekspresji – przestrzenią, w której duchowość łączyła się z emocjonalnością. Do 

najważniejszych kompozytorów epoki romantyzmu, którzy stworzyli własne wersje „Ave 

Maria”, należeli m.in.: 

• Georges Bizet (Francja) – autor „Ave Maria” (WD 134) 106, będącego – obok Te Deum 

(WD 122) – jedynym znanym dziełem liturgicznym w jego dorobku. 

 
106 https://imslp.org/wiki/List_of_works_by_Georges_Bizet [dostęp: 03.07.2025] 



   

 

31 

• Franz Peter Schubert (Austria) – twórca słynnej pieśni Ellens dritter Gesang („Ave 

Maria”), której niemiecki tekst, oparty na poemacie Waltera Scotta, został później 

zastąpiony łacińskim tekstem modlitwy, co przyniosło jej ogromną popularność.Franz 

Peter Schubert (Austria) – twórca słynnej pieśni „Ellens dritter Gesang” („Ave Maria”), 

której niemiecki tekst, oparty na poemacie Waltera Scotta, został później zastąpiony 

łacińskim tekstem modlitwy, co przyniosło jej ogromną popularność. 

• Giuseppe Verdi (Włochy) – autor arii „Ave Maria”, będącej jednym z najbardziej 

lirycznych fragmentów jego opery Otello (1887). Utwór ten, wykonywany przez postać 

Desdemony w IV akcie, wyróżnia się głębokim ładunkiem emocjonalnym oraz 

duchowym charakterem, stanowiąc wyraz refleksji i wewnętrznego pokoju przed 

tragicznym finałem dzieła. 

• Charles Gounod (Francja) – twórca jednej z najbardziej znanych wersji „Ave Maria”, 

która powstała poprzez nałożenie jego własnej melodii na Preludium C-dur Johanna 

Sebastiana Bacha. To unikalne połączenie epok – baroku i romantyzmu – stanowi 

przykład dialogu między tradycją a nowoczesnością. 

W epoce romantyzmu utwory „Ave Maria” tworzyli również: Luigi Cherubini, Luigi Luzzi, 

Pietro Mascagni (Włochy), Luis Baca Elorriaga (Meksyk), Harrison Millard (Stany 

Zjednoczone), Adolf von Doß (Niemcy) oraz Camille Saint-Saëns (Francja). Ich kompozycje 

ukazują szerokie spektrum podejść stylistycznych i interpretacyjnych, które wzbogaciły 

repertuar muzyki wokalnej tego okresu i potwierdziły trwałość „Ave Maria” jako tematu 

obecnego w świadomości twórczej i religijnej zachodniego świata. 

W muzyce XX i XXI wieku nie wykształcił się jeden dominujący styl artystyczny. 

Zamiast tego nastąpiła wielowątkowa i równoległa ewolucja różnorodnych nurtów oraz 

koncepcji estetycznych, które złożyły się na mozaikę współczesnego pejzażu dźwiękowego. 

Kompozytorzy zaczęli świadomie odchodzić od jednolitych kanonów estetycznych, 

poszukując nowych środków wyrazu, struktur formalnych oraz technik kompozytorskich. Do 

najważniejszych zjawisk artystycznych XX wieku należały: atonalność, dodekafonia 

(serializm), ekspresjonizm, neoklasycyzm, impresjonizm, muzyka konkretna, minimalizm oraz 

rozwój muzyki elektronicznej. Wielu badaczy wskazuje również na istnienie nurtów 

przejściowych i równoległych, takich jak postromantyzm oraz modernizm, których początki 

można datować jeszcze na ostatnie dekady XIX wieku, choć kluczową rolę odegrały one w 

kształtowaniu muzyki XX stulecia. Zmiany te przyniosły rewolucję w zakresie traktowania 

formy muzycznej, harmonii, rytmu oraz kolorystyki brzmieniowej. Ekspresjonizm i 

neoklasycyzm pojawiły się po 1900 roku, stanowiąc reakcję zarówno na dziedzictwo 



   

 

32 

romantyzmu, jak i na gwałtowne przemiany społeczno-kulturowe epoki. Minimalizm, 

rozwijający się intensywnie od lat 60. XX wieku, bywa interpretowany jako forma estetycznego 

przejścia od modernizmu do postmodernizmu – choć niektóre ujęcia teoretyczne sytuują 

początek postmodernizmu już około lat 30. XX wieku. Muzyka XX wieku pozostawała również 

pod silnym wpływem idiomów jazzowych, folkloru oraz muzyki popularnej, co znacząco 

poszerzyło spektrum inspiracji wykorzystywanych w twórczości kompozytorskiej. W XXI 

wieku rozwój muzyki klasycznej przebiega w ścisłej korelacji z multimediami, technologiami 

cyfrowymi oraz sieciami komunikacyjnymi – zwłaszcza Internetem. Kompozytorzy integrują 

tradycyjne środki muzyczne z narzędziami elektronicznymi, wizualnymi i interaktywnymi, 

tworząc dzieła hybrydowe o pogłębionej warstwie semantycznej i formalnej. Mimo tej 

stylistycznej różnorodności, modlitwa „Ave Maria” zachowała swoje znaczenie jako motyw 

muzyczny, obecny także we współczesnej twórczości. Wielu kompozytorów XX i XXI wieku 

podejmuje temat tej modlitwy, reinterpretując ją w kontekście nowych środków wyrazu oraz 

szerokiego spektrum estetyk. Pomimo tej stylistycznej różnorodności, modlitwa „Ave Maria” 

zachowała swoje znaczenie jako motyw muzyczny, obecny także we współczesnej twórczości. 

Wśród współczesnych kompozytorów tworzących utwory „Ave Maria” warto wymienić 

między innymi: 

• Władimira Wawiłowa – rosyjskiego gitarzystę i kompozytora, autora znanego „Ave 

Maria” błędnie przypisywanego Giulio Cacciniemu, które zyskało ogromną 

popularność w wykonaniach współczesnych sopranistek; 

• Astora Piazzollę – argentyńskiego twórcę tanga nuevo, który opracował „Ave Maria” 

w stylu łączącym idiom tangowy z elementami muzyki klasycznej; 

• Nunu Gabunię – gruzińską kompozytorkę, autorkę „Ave Maria” wyróżniającego się 

liryzmem i oryginalną harmonią; 

• Michała Lorenca – polskiego kompozytora muzyki filmowej, którego „Ave Maria” 

łączy muzyczną prostotę z głęboką emocjonalnością; 

• Henriego Serokę (Belgia) oraz Roberta Prizemana (Wielka Brytania) – autorów 

popularnych wersji „Ave Maria” często wykonywanych przez chóry i solistów w 

kontekście zarówno liturgicznym, jak i koncertowym. 

Dzieła te świadczą o ciągłej obecności i uniwersalności motywu „Ave Maria” w muzyce 

najnowszej – jako symbolu duchowości, emocji, tradycji i indywidualnej ekspresji artystycznej. 

 

Podsumowując, motyw „Ave Maria” stanowi jeden z najbardziej trwałych i 

inspirujących tematów w historii muzyki europejskiej. Choć modlitwa ta zachowała swoje 



   

 

33 

liturgiczne znaczenie – między innymi jako element Liturgii Godzin – odgrywa również 

kluczową rolę w codziennej modlitwie chrześcijańskiej. Stanowi integralną część modlitwy 

„Ojcze nasz” oraz istotną formułę modlitewną w nabożeństwach takich jak „Anioł Pański” i 

„Różaniec”. Jednocześnie „Ave Maria” zyskała rangę symbolu duchowości, który przez wieki 

był podejmowany i reinterpretowany przez kompozytorów różnych epok, stylów i kręgów 

kulturowych. Jej obecność w repertuarze muzyki religijnej, artystycznej, a nawet popularnej 

świadczy o niezwykłej sile oddziaływania tego tekstu oraz jego uniwersalnym charakterze. 

Bogactwo opracowań muzycznych „Ave Maria” – począwszy od wczesnochrześcijańskich 

antyfon i chorału gregoriańskiego, poprzez kantaty, pieśni artystyczne oraz aranżacje 

instrumentalne, aż po arie operowe i kompozycje filmowe – dokumentuje trwającą ewolucję 

stylistyczną i estetyczną tej formy. Różnorodność gatunków i idiomów muzycznych, w obrębie 

których powstawały i nadal powstają opracowania „Ave Maria”, ukazuje szerokie spektrum 

środków wyrazu artystycznego, wykorzystywanych przez twórców do reinterpretacji motywu 

zgodnie z estetyką swojej epoki. Zjawisko to potwierdza nie tylko ciągłą obecność modlitwy 

„Ave Maria” w kulturze muzycznej Zachodu, lecz również jej wyjątkową zdolność do adaptacji 

– zarówno w wymiarze religijnym, jak i świeckim. W każdej epoce modlitwa ta przybierała 

nowe formy, niosąc ze sobą zarówno przesłanie sakralne, jak i głęboko osobisty wymiar 

emocjonalny. Tym samym „Ave Maria” pozostaje niewyczerpanym, ponadczasowym źródłem 

inspiracji artystycznej – stanowiąc pomost między tradycją a nowoczesnością, duchowością a 

estetyką oraz wiarą a doświadczeniem jednostki. Te ewoluujące kompozycje są trwałym 

świadectwem tego, że „Ave Maria” stanowi źródło inspiracji dla kompozytorów na przestrzeni 

wieków. 

 

 

1.3. Kompozytorzy zainspirowani Pozdrowieniem Anielskim 

 

Przeprowadzona analiza internetowej bazy danych „Ave Maria” 107  pozwoliła wyciągnąć 

następujące ustalenia:  

W bazie odnotowano imponującą liczbę ponad 5000 różnych kompozycji 

zatytułowanych „Ave Maria”108. Ten fenomen świadczy o wyjątkowej popularności i ponadczasowej 

sile oddziaływania tej modlitwy w kulturze muzycznej. 

 
107 >4000 Ave Maria songs, online: https://www.avemariasongs.org/aves/index.htm [dostęp: 03.07.2025] 
108 Ostatniej aktualizacji bazy dokonano w 2014 roku, a więc do dziś liczba ta zapewne się zwiększyła. 



   

 

34 

Utwory te powstawały na przestrzeni wielu stuleci, w rozmaitych epokach 

historycznych – od połowy średniowiecza przez renesansu, barok, klasycyzm, romantyzm, aż 

po współczesność. Ich twórcami są kompozytorzy wywodzący się z licznych krajów i kręgów 

kulturowych, choć część z nich ma charakter anonimowy lub pozostaje o nieustalonym 

autorstwie, co podkreśla uniwersalny charakter inspiracji tym tekstem. 

Co więcej, zjawisko to nie ogranicza się do pojedynczych utworów per kompozytor. 

Wielu twórców powracało do tego tematu, komponując nie tylko jedno, ale często kilka, a 

nawet liczne opracowania „Ave Maria”. Ta powtarzalność wskazuje na głębokie znaczenie, 

jakie ten tekst miał dla poszczególnych artystów. 

Odnosząc się do warstwy wykonawczej, różnorodność obsady wokalnej jest ogromna. 

Znajdziemy tu zarówno utwory na pojedynczy głos solowy (sopran, alt, tenor, bas), jak i na 

różnorodne zespoły: duety, tria, kwartety, kwintety, sekstety i większe grupy wokalne. W 

ramach tych kategorii istnieją dalsze podziały ze względu na rodzaj głosów: żeńskie, męskie, 

mieszane lub dziecięce. Bogactwo form obejmuje również liczne dzieła chóralne, zarówno a 

cappella, czysto wokalne i skupione na harmonii głosów, jak i z akompaniamentem 

instrumentalnym. 

Równie zróżnicowane jest instrumentarium. Akompaniament lub partie instrumentalne 

wykorzystują szeroką gamę barw dźwiękowych. Do najczęściej spotykanych instrumentów 

należą organy i fortepian, ale równie często pojawiają się skrzypce, obój, klarnet oraz wiele 

innych (np. wiolonczela, harfa, flet, trąbka, a nawet całe orkiestry). Zaobserwowano przy tym 

znaczną różnorodność w kombinacjach głosów i instrumentów, prowadzącą do powstania 

niezliczonych, unikalnych brzmieniowo wersji tego samego tekstu. 

 

Podsumowując, tak duża liczba i różnorodność może również stanowić dowód na to, że 

„Ave Maria” od wieków stanowi źródło inspiracji dla kompozytorów. 

 

Aby odzwierciedlić wyniki przeprowadzonych badań oraz potwierdzić tezę pracy, autorka 

dokonała doboru części utworów „Ave Maria” jako przykładów, które zostały zestawione w 

poniższej tabeli (przy czym celowo pominięto szesnaście kompozycji, które stanowią 

przedmiot szczegółowych badań w rozdziale drugim i trzecim niniejszej rozprawy). W 

kolejnych kolumnach przedstawiono w formie tabelarycznej kluczowe informacje: imię i 

nazwisko kompozytora wraz z jego przynależnością narodową oraz latami życia, rok powstania 

dzieła, jego tytuł oraz szczegóły dotyczące obsady (rodzaje głosów i wykorzystane 



   

 

35 

instrumenty). Przedstawione zestawienie zawiera reprezentatywny wybór utworów wybranych 

kompozytorów z różnych epok historycznych.  

Zestawienie prezentuje utwory uporządkowane chronologicznie według daty ich 

powstania, obejmujące wiele stuleci i uwzględniające twórców reprezentujących różne kraje.  

Ujęto w nim również zróżnicowane konfiguracje głosowe oraz rozmaite rozwiązania w 

zakresie akompaniamentu – przy czym przeważającą część stanowią kompozycje chóralne a 

cappella.  

Istotnym elementem zestawienia jest także uwzględnienie tych samych kompozytorów, 

którzy podejmowali określony temat w wielu utworach, co stanowi charakterystyczną cechę 

ich dorobku.



   

 

36 

Tabela 1. Wybrane utwory pod tytułem „Ave Maria”109 

Kompozytor Opus 

Imię i Nazwisko Kraj/Szkoła Daty urodzenia i śmierci Nazwa Data powstania Głos Akompaniament 

Anonimowy ar. Sato   Organum, Alleluia,  

Ave Maria, gratia plena 

ok. XI – XII w. SATB a cappella 

Nieznany   Ave Maria  Głos solowy fortepian 

Anonimowy 

(gregoriański) 

  Ave Maria Mniej niż XV 

wiek 

Głos solowy / 

chór uni-sono 

a cappella 

Josquin des Prés Szkoła franko-

flamandzka 

ok. 1440-1455 /27.08.1521 Ave Maria... 

virgo serena 

1485c STTB  a cappella 

Ave Maria... 

benedicta tu 

1504 SATB a cappella 

Pater Noster – Ave Maria 1522 STTTTB a cappella 

Heinrich Isaac Niderlandy ok. 1450 / 26.03.1517 Ave sanctissima Maria 1490c SATB a cappella      

Loyset Compère Szkoła franko-

flamandzka 

ok. 1450 / 16.08.1518 Ave Maria, gratia plena 1497c SATB a cappella 

Alexander Agricola Niderlandy ok. 1446 / 15.08.1506 Ave domina sancta Maria 1500 4 gł. a cappella 

Francesco  de Layolle Włochy 04.03.1492 / ok.1540 Ave Maria 1528 3 gł. 

SST 

a cappella 

Adrian Willaert 

 

 

 

 

Niderlandy 

 

 

 

 

ok. 1490 / 07.12.1562 

 

 

 

 

Ave Maria ancilla sancte 

trinitatis / 

Ave Maria fons et pulchritudo 

Ave Maria gratia plena (nr 

369) 

1532 

 

4 gł. a cappella 

 

 

 

 

 
109 >4000 Ave Maria songs, online: https://www.avemariasongs.org/aves/index.htm [dostęp: 03.07.2025] 



   

 

37 

Adrian Willaert 

 

 

Niderlandy ok. 1490 / 07.12.1562 

 

 

Ave Maria (nr 370) 1532 6 gł. a cappella 

Ave Maria ancilla sancte 

trinitatis / 

Ave Maria fons et pulchritudo 

(nr 39) 

1532 

 

5 gł. 

Ave Maria, Gratia plena. (nr 

40) 

1539 

 

4 gł. 

O magnum mysterium  

Ave Maria (nr 350) 

1539 

 

4 gł. 

Jean l'Heritier Francja ok. 1480 / ok. 1552 Ave Maria gratia plena 1534 4 gł., STTB 

lub SATB 

a cappella 

Arnold von Bruck Szkoła franko-

flamandzka 

ok. 1500 / 06.02.1554 Ave Maria gratia plena 1538 SATTB a cappella 

Heinrich Schütz Niemcy 18.10.1585 / 06.11.1672 Ave Maria 

 

1639  5gł. SSATB  

duet Sopran-

Alt 

zespół mieszany,  

basso continuo 

Wolfgang A. Mozart Austria 27.01.1756 / 05.12.1791 Canon in F for 4 voices „Ave 

Maria”, K.554 

1788 4 gł. a cappella 

George Onslow Francja 27.07.1784 / 03.10.1853 Ave Maria 1838 SATB chór a cappella 

Francesco Quaranta Włochy 04.04.1848 / 26.03.1897 Ave Maria 1879 Głos wiolonczela  

i fortepian 

Jean-Baptiste Faure Francja 15.01.1830 / 11.09.1914 Ave Maria 1883 SSA organy 

Louis Victor Jules Vierne Francja 08.10.1870 / 02.06.1937 Ave Maria 1886 (op. 3) Sopran organy  

Ludwig Ebner Niemcy 03.11.1858 / 25.08.1903 Ave Maria 1899 Chór żeński organy 

Achille Philip Francja 10.12.1878 / 12.11.1959 Ave Maria 1902 Głos solowy organy  



   

 

38 

José María Usandizaga Hiszpania 31.03.1887 / 05.10.1915  Ave Maria Op.23 1904 tenor organy 

Percy B.  Kahn Wielka 

Brytania 

09.12.1880 / 02.05.1966 Ave Maria 1913 Głos solowy

  

skrzypce i 

fortepian 

Pietro A. Yon USA 08.08.1886 / 22.11.1943 Ave Maria 1918 Głos solowy fortepian 

Charles Arthur Jarman Australia 07.04.1882 / 05.06.1968 Ave Maria 1928 Solo, SATB ad 

lib. 

fortepian 

Karl Reiter Rumunia ok. 1874 / 17.10.1953 Ave Maria 1930 solo + chór orkiestra  

Juan Alfonso Garcia 

 

Hiszpania 

 

04.08.1935 / 17.05.2015 

  

Ave Maria 1964 3 gł. a cappella 

Ave Maria 1975 4 gł. solowe+ 

chór SATB 

a cappella 

Knut Nystedt Norwegia 03.09.1915 / 08.12.2014 Ave Maria Op.110 1985 Chór, SATB skrzypce 

Eva Toller Szwecja 1959   Ave Maria 2003 5 gł., SSATB a cappella 

Felix Zabala Hiszpania 20.11.1921 / 14.07.2013 Ave Maria 2007 Sopran solo, 

chór SATB 

a cappella 

 

 

 



   

 

39 

Rozdział II. Tło powstania i artystyczna forma szesnastu kompozycji „Ave 

Maria”  

 

Rozdział niniejszy zawiera systematyczną analizę szesnastu utworów zatytułowanych 

„Ave Maria”, ściśle powiązanych z tematem pracy. Opracowanie każdej kompozycji obejmuje 

szczegółowy opis kontekstu historycznego oraz zwięzłą charakterystykę formy artystycznej. 

Kolejność prezentacji dzieł została określona na podstawie daty ich ukończenia lub pierwszej 

publikacji, obejmując utwory powstałe w (XVIII), XIX, XX i XXI wieku.  

Na szczególną uwagę zasługuje przypadek „Ave Maria” Johanna Sebastiana 

Bacha/Charles'a Gounoda. Pomimo opublikowania w 1859 roku (z melodią autorstwa 

Gounoda), kompozycja ta wyróżnia się istotnym zapożyczeniem: jej podkład harmoniczny 

stanowi bezpośrednie przejęcie Preludium C-dur (BWV 846) ze zbioru Das Wohltemperierte 

Klavier Bacha, skomponowanego około 1722 roku. To genialne połączenie, ta swoista 

muzyczna rozmowa ponad epokami, jest dla autorki czymś wyjątkowo poruszającym. Z uwagi 

na tę wyjątkową cechę – współistnienie elementów dwóch odległych epok (XVIII i XIX wieku) 

w jednym dziele – to dzieło zajmuje pierwsze miejsce w sekwencji szesnastu utworów „Ave 

Maria”. 

Kolejnym warto również zauważyć, szczególnie intrygującym przypadkiem w historii 

błędnej atrybucji utworów muzycznych jest „Ave Maria” skomponowane przez Władimira 

Wawiłowa. Utwór ten przez długi czas był w kręgach muzycznych oraz w literaturze 

przedmiotu błędnie przypisywany Giuliowi Cacciniemu. W niniejszym rozdziale Autorka 

szczegółowo analizuje genezę tego nieporozumienia, przedstawiając wyczerpujące wyjaśnienia 

dotyczące prawdziwego pochodzenia kompozycji oraz procesu, który doprowadził do 

utrwalenia się błędnej atrybucji. 

Przeprowadzone w rozdziale analityczne rozważania stanowią fundamentalną podstawę 

teoretyczną dla praktyki wykonawczej Autorki. Dogłębne zrozumienie bogatego tła 

historycznego każdego utworu – obejmującego aż cztery stulecia rozwoju muzycznego – jest 

nieodzowne dla uchwycenia ewolucji kontekstu kulturowego i intencji twórczych 

kompozytorów. Taka wszechstronna wiedza, dostarczając Autorce istotnych punktów 

odniesienia, umożliwia podjęcie świadomych decyzji interpretacyjnych i stanowi kluczowy 

element przygotowania do artystycznej realizacji prezentowanych pieśni. Zrozumienie 

historycznej ciągłości jest zatem integralną częścią procesu prowadzącego do udanego 

wykonania, ale przede wszystkim do autentycznego i osobistego wykonania. 



   

 

40 

2.1. Johann Sebastian Bach/Charles Gounod 

 

Charles-François Gounod (1818–1893) był jednym z najważniejszych kompozytorów 

francuskiego romantyzmu. Jego twórczość przypadła na okres przejściowy między tradycją 

klasyczną a rozwijającym się romantyzmem. Styl muzyczny Gounoda łączy podniosłość 

muzyki sakralnej z liryzmem opery, wyróżniając się melodyjnością, elegancją i subtelnością 

emocjonalną.  

W 1843 roku kompozytor udał się do Lipska, gdzie odwiedził Feliksa Mendelssohna i 

zapoznał się z twórczością organową Bacha110 – doświadczenie to wywarło znaczący wpływ 

na jego późniejsze kompozycje religijne, w tym właśnie na „Ave Maria”.  

Do najważniejszych dzieł scenicznych Gounoda należy pięcioaktowa opera Faust, 

wystawiona po raz pierwszy 19 marca 1859 roku w Théâtre Lyrique w Paryżu111 . Libretto 

autorstwa Barbiera i Carrégo oparte zostało na dramacie Johanna Wolfganga Goethego. Rolę 

Małgorzaty (Marguerite) wykonała Marie Caroline Miolan-Carvalho 112 . Opera odniosła 

ogromny sukces - 70 przedstawień w ciągu pierwszego roku. Faust przez dekady pozostawał 

najczęściej wykonywaną operą Gounoda, będąc jednym z filarów repertuaru operowego113. W 

drugiej połowie życia Gounod poświęcił się głównie muzyce religijnej, komponując liczne 

msze oraz dwa oratoria: La Rédemption (1882) i Mors et vita (1885). Niemniej to „Ave Maria” 

pozostało jego najbardziej rozpoznawalnym dziełem, stale obecnym w praktyce koncertowej i 

liturgicznej. 

„Ave Maria” Bacha/Gounoda to kompozycja z łacińskim tekstem modlitwy, 

opublikowana w 1859 roku przez Jacquesa-Léopolda Heugela 114 . Utwór ten należy do 

najbardziej znanych i rozpowszechnionych opracowań tego motywu w historii muzyki 

zachodniej. Melodia została pierwotnie zaimprowizowany przez Charles’a Gounoda na 

fortepianie i oparty na Preludium C-dur z pierwszego tomu Das Wohltemperierte Klavier 

Johanna Sebastiana Bacha (BWV 846). Dopiero w późniejszym etapie ukończono jego 

aranżację na skrzypce lub wiolonczelę z akompaniamentem fortepianu bądź organów, nadając 

jej koncertowy charakter pod tytułem Méditation. W 1853 roku kompozycja została 

opublikowana przez Heugela jako Méditation sur le 1er prélude de piano de S. Bach (CG 89) 

 
110 C. Gounod, Autobiographical reminiscences: With family letters and notes on music, red. W. H. Hutchinson, 

London 1896, s. 123–125. 
111 François-René Tranchefort, L’Opéra, Paris 1983, s. 226. 
112 Piotr Kaminski, Mille et un opéras, Paris 2003, s. 513. 
113 Steven Huebner, Faust (ii), [hasło w:] Grove Music Online, Oxford 2002. 
114 https://data.bnf.fr/fr/ark:/12148/cb139126203 [dostęp: 03.07.2025] 



   

 

41 

115. Wersja wokalna z łacińskim tekstem modlitwy miała swoje pierwsze publiczne wykonanie 

24 maja 1859 roku. Wówczas francuska sopranistka Marie Caroline Miolan-Carvalho 

zaprezentowała utwór, śpiewając przy akompaniamencie Henriego Vieuxtempsa i Victora 

Masségo, z Charlesem Gounodem przy organach i orkiestrą pod dyrekcją Féliciena Davida116.  

Utwór szybko zdobył ogromną popularność i w wydaniu Heugela został powszechnie znany 

jako „Ave Maria”. Do dziś powstało ponad sto jego aranżacji instrumentalnych117  – m.in. na 

skrzypce i gitarę, kwartet smyczkowy, fortepian solo, wiolonczelę oraz puzon. Stał się 

elementem repertuarowym zarówno śpiewaków operowych, jak i wokalistów popularnych oraz 

chórów z całego świata. 

Preludium i Fuga C-dur BWV 846 to pierwszy utwór z cyklu Das Wohltemperierte 

Klavier, skomponowanego przez Johanna Sebastiana Bacha około 1722 roku. Preludium 

stanowi studium harmonii opartej na rozłożonych akordach (arpeggiach) w metrum ⁴⁄₄. W 

zachowanych źródłach funkcjonują trzy wersje tego utworu – pierwsza liczy 24 takty, druga 27, 

a trzecia, najczęściej wykorzystywana, 35 taktów 118 . Preludium zachowało się m.in. w 

książeczce Wilhelma Friedemanna Bacha (BWV 846a) oraz w zeszycie Anny Magdaleny Bach. 

Pisząc „Ave Maria”, Gounod prawdopodobnie korzystał z edycji Carla Czernego z 1837 roku 

(wydawnictwo Edition Peters), zawierającej tzw. „takt Schwencke’go 119 ” – dodany przez 

Christiana Friedricha Gottlieba Schwenckego. Wcześniejsza wersja została wydana przez N. 

Simrock około 1801–1802 r.120. Dodany takt pojawia się po 22. takcie preludium i zawiera 

zharmonizowane arpeggio: G–es–h–c¹–es¹–h–c¹–es¹–G–es–h–c¹–es¹–h–c¹–es¹. W wersji 

Gounoda, ze względu na czterotaktowe wprowadzenie, ów dodatkowy takt figuruje jako takt 

27. W swoim opracowaniu „Ave Maria” Gounod wprowadził szereg zmian adaptacyjnych:  

Dodanie czterotaktowego wstępu – kadencji opartej na początkowych taktach Preludium C-dur;  

Wprowadzenie oryginalnej melodii oraz łacińskiego tekstu modlitwy „Ave Maria”;  

Dodanie tzw. „taktu Schwencke’go” w celu wygładzenia przejścia harmonicznego;  

Modyfikacja układu akordowego w trzecim od końca takcie, co nadało utworowi nową 

kolorystykę harmoniczną;  

Dodanie końcowego taktu, co sprawiło, że utwór liczy łącznie 41 taktów. 

 
115 https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k328306g/f1.item.r=Gounod%20Bach [dostęp: 03.07.2025] 
116 Prod'homme, Jacques-Gabriel i Arthur Dandelot, Gounod (1818-1893) sa vie et ses œuvres, d'après des 

documents inédits ..., Paris: C. Delagrave, 1911, s.231-232. 
117 https://imslp.org/wiki/Ave_Maria,_CG_89_(Gounod,_Charles) [dostęp: 03.07.2025] 
118 Peter Benary, J. S. Bachs Wohltemperiertes Klavier: Text – Analyse – Wiedergabe, Aarau 2005, s. 16. 
119 Norbert Müllemann, Auf der Suche nach dem verlorenen Takt, Henle Blog,16 kwietnia 2012, 

https://www.henle.de [dostęp: 03.07.2025] 
120 https://de.wikipedia.org/wiki/Datei:Pr%C3%A4ludium_BWV_846,_Druckfassung_1802_(Schwencke-

Takt_markiert).jpg [dostęp: 03.07.2025] 



   

 

42 

2.2. Luigi Cherubini 

 

Maria Luigi Carlo Zenobio Salvatore Cherubini (8 lub 14 września 1760121 – 15 

marca 1842122) był włoskim kompozytorem, którego twórczość obejmuje okres od późnego 

klasycyzmu do wczesnego romantyzmu. Urodzony we Florencji, od 1787 roku działał głównie 

we Francji. Zmarł w Paryżu. Jego styl muzyczny stanowił syntezę dramatyzmu włoskiej opery 

oraz powagi i elegancji muzyki francuskiej. Kompozytor cieszył się wielkim uznaniem – 

Ludwig van Beethoven określał go mianem najwybitniejszego żyjącego kompozytora 

dramatycznego123, zaś Gioacchino Rossini chętnie sięgał po jego opery124.  

Cherubini skomponował muzykę do ponad trzydziestu dzieł scenicznych, w tym oper: 

Lodoïska (1791), Elisa (1794), Medea (1797), L'hôtellerie portugaise (1798), Les deux journées 

(1800), Anacréon (1803), wykazując wpływ reform operowych Glucka i klasycznej tragedii. 

Obok twórczości operowej pozostawił bogaty dorobek muzyki sakralnej, kantat oraz kwartetów 

smyczkowych.  

W 1815 roku Królewskie Towarzystwo Filharmoniczne w Londynie zleciło mu 

skomponowanie symfonii, uwertury oraz utworu chóralnego z orkiestrą, co zaowocowało 

podróżą kompozytora do Anglii i ugruntowaniem jego międzynarodowej renomy. W 1835 roku 

ukazał się jego podręcznik Cours de contrepoint et de la fugue, opublikowany przez Jacques’a 

Halévy’ego.  

W muzyce sakralnej Cherubini łączył głęboką ekspresję emocjonalną z mistrzowską 

znajomością technik kontrapunktycznych. Do jego najważniejszych kompozycji religijnych 

należy Msza uroczysta F-dur (1808) oraz Msza koronacyjna G-dur napisana w 1815 roku na 

uroczystość koronacji Ludwika XVIII. W kolejnym roku powstała „Ave Maria”, która zwraca 

uwagę bogactwem środków wyrazowych, licznymi appoggiaturami i rozbudowaną kadencją w 

części finałowej, ukazującą nie tylko kunszt warsztatowy kompozytora, lecz także jego 

wyjątkową inwencję muzyczną.  

Wśród innych dzieł Cherubiniego warto wymienić Credo na osiem głosów i organy 

(1808), Mszę C-dur (1816) oraz dwa requiem: Requiem c-moll (1816) i Requiem d-moll (1836), 

z których drugie – przeznaczone wyłącznie na chór męski – wykonano podczas pogrzebu 

 
121 S.C. Willis, Cherubini, (Maria) Luigi (Carlo Zanobi Salvadore), [hasło w:] The New Grove Dictionary of 

Opera, t. 1, red. S. Sadie, New York 1994, s. 833.  
122 Fotokopia aktu zgonu Luigiego Cherubiniego z Archiwum Stanu Cywilnego w Paryżu dostępna jest pod 

adresem: https://www.landrucimetieres.fr/spip/spip.php?article731 [dostęp: 03.07.2025] 
123 Luigi Magnani, Beethoven nei suoi quaderni di conversazione, Laterza 1970, s. 169. 
124 Amanda Holden, The New Penguin Opera Guide, Nowy Jork 2001, s. 174. 



   

 

43 

kompozytora. Decyzja ta była odpowiedzią na wcześniejsze krytyki ze strony duchowieństwa, 

dotyczące wykorzystania głosów kobiecych w muzyce liturgicznej. W uznaniu jego zasług, w 

1910 roku miasto Florencja nadało jego imię miejscowemu konserwatorium. 

 „Ave Maria” włoskiego kompozytora Luigi Cherubiniego stanowi muzyczne 

opracowanie łacińskiej modlitwy „Ave Maria”, wpisujące się w nurt muzyki sakralnej początku 

XIX wieku. Kompozycja powstała w 1816 roku jako 76-taktowy duet dla sopranu i rożka 

angielskiego (z możliwością zastąpienia go fletem lub klarnetem) w tonacji F-dur, z 

towarzyszeniem orkiestry smyczkowej. Partie dialogują ze sobą: podczas gdy rożek angielski 

wykonuje poruszającą melodię, partia sopranu musi pozostać stosunkowo spokojna i 

wyważona125. Współcześnie utwór ten często wykonywany jest również jako pieśń solowa na 

sopran.  

 

 

2.3. Franz Schubert 

  

Franz Peter Schubert (31 stycznia 1797 – 19 listopada 1828) był austriackim 

kompozytorem, tworzącym na stylu klasycyzmu i wczesnego romantyzmu. Pomimo krótkiego 

życia pozostawił po sobie niezwykle obszerny dorobek artystyczny. Jego symfonie i muzyka 

kameralna rozwijały klasyczną tradycję Haydna, Mozarta i Beethovena, natomiast pieśni 

artystyczne i utwory fortepianowe zdradzały wyraźne cechy romantyzmu. Komponował w 

wielu gatunkach: stworzył ponad 600 pieśni (głównie Lieder), siedem ukończonych symfonii, 

dzieła sakralne, opery, muzykę kameralną oraz liczne utwory fortepianowe. „Ave Maria” 

Schuberta to jedna z jego najbardziej znanych pieśni, wyróżniająca się bogactwem 

emocjonalnym, liryczną i melodyjną partią wokalną oraz delikatnym, dyskretnym 

akompaniamentem fortepianowym. Utwór ten łączy poezję z muzyką, nadając obu środkom 

wyrazu nowy, głęboko emocjonalny wymiar.  

Powstanie pieśni „Ave Maria” (oryg. Ellens Gesang III, D 839) wiąże się z okresem 

względnego dobrostanu w życiu Franza Schuberta. W tym czasie sytuacja materialna 

kompozytora uległa przejściowej poprawie, m.in. dzięki korzystnym zmianom na rynku 

wydawniczym, które umożliwiły mu prowadzenie działalności artystycznej w warunkach 

mniejszego napięcia finansowego. Latem tego samego roku Schubert odbył podróż do Górnej 

 
125 Oliver Schwarz-Roosmann, Luigi Cherubini und seine Kirchenmusik, Köln 2006, s. 252f. 



   

 

44 

Austrii (Oberösterreich), gdzie spotkał się z wyjątkowo serdecznym przyjęciem, co dodatkowo 

sprzyjało jego twórczej aktywności.126.  

W trakcie wspomnianej podróży do Górnej Austrii Franz Schubert skomponował cykl 

siedmiu pieśni opartych na niemieckim tłumaczeniu poematu The Lady of the Lake Waltera 

Scotta, dokonanym przez Adama Storcka. Utwory te zostały opublikowane w roku 1826 jako 

Opus 52. W obrębie tego zbioru trzy pieśni poświęcone postaci Ellen przeznaczone są na głos 

żeński z towarzyszeniem fortepianu — wśród nich znajduje się również „Ellens Gesang III”, 

znana powszechnie jako „Ave Maria”, oznaczona numerem 6. Pieśni przypisane postaciom 

Normana oraz Malcolma Graeme’a zostały napisane na głos tenorowy i wykonane po raz 

pierwszy przez zaprzyjaźnionego z kompozytorem śpiewaka Johanna Michaela Vogla. Dwa 

pozostałe utwory wchodzące w skład cyklu przeznaczone są dla zespołów wokalnych: 

żeńskiego oraz męskiego. 

Wkład Schuberta w historię europejskiej muzyki romantycznej opiera się przede 

wszystkim na jego twórczości wokalnej. To właśnie on odegrał kluczową rolę w ukształtowaniu 

pieśni artystycznej (Kunstlied) jako samodzielnego gatunku muzycznego, w którym warstwa 

poetycka zyskuje pogłębiony wyraz dzięki kunsztownej, narracyjnej strukturze muzycznej. 

Kompozytor z niezwykłą wrażliwością przekładał emocjonalną treść poezji na język muzyki, 

co umożliwiało wykonawcom głęboką interpretację zarówno tekstu, jak i melodii. Jego dzieła 

charakteryzują się wyjątkową zdolnością oddania nastroju, znaczeń oraz psychologicznego 

wymiaru tekstu, przez co stanowią fundament rozwoju romantycznej pieśni solowej. W tym 

kontekście „Ave Maria” pozostaje jedną z najbardziej rozpoznawalnych i cenionych 

kompozycji w historii muzyki klasycznej. 

„Ellens dritter Gesang” (Ellens Gesang III „Hymne an die Jungfrau”, D 839, op. 52 

nr 6) to pieśń skomponowana przez austriackiego kompozytora Franza Petera Schuberta w roku 

1825. Utwór ten, szeroko znany jako „Ave Maria” Schuberta, zyskał szczególną popularność 

zarówno w repertuarze sakralnym, jak i świeckim. Każda strofa pieśni rozpoczyna się i kończy 

słowami „Ave Maria”, co wskazuje na wyraźne zakorzenienie kompozycji w tradycji maryjnej. 

Tym samym stanowi ona świadectwo rosnącego zainteresowania tematyką religijną w kulturze 

muzycznej XIX wieku — nie tylko wśród kompozytorów, lecz również poetów, do których 

należy Walter Scott, autor poematu „The Lady of the Lake”, z którego pochodzi oryginalny 

tekst pieśni Schuberta. 

 
126 William Henry Hadow, Schubert, Franz Peter, [hasło w:] Encyclopædia Britannica, Vol. 24, red. Hugh 

Chisholm, Cambridge 1911, s. 385. 



   

 

45 

Tekst pieśni pochodzi z niemieckiego tłumaczenia Hymn to the Virgin (XXIX) Waltera 

Scotta, którego autorem jest Adam Storck127. Oryginał został opublikowany w 1810 roku128, a 

tłumaczenie powstało później. Opowiada on historię modlitwy Ellen Douglas, znanej jako Pani 

Jeziora, skierowanej do Matki Bożej. Literackie tło utworu nawiązuje do wydarzeń z poematu 

„The Lady of the Lake”, w których Ellen wraz z ojcem ukrywa się w tzw. jaskini goblinów po 

odmowie dołączenia do swego byłego pana, Rodericka Dhu, w rebelii przeciwko królowi 

Jakubowi. Akcja rozgrywa się w szkockich górach, w okolicach jeziora Loch Katrine. Wódz 

górali, Roderick Dhu, wyrusza z wojownikami na górę, lecz zatrzymuje się, gdy słyszy 

modlitwę Ellen, której towarzyszy harfista Allan-Bane. Kobieta błaga Matkę Boską o pomoc. 

Po chwili wahania Roderick rusza dalej, by kontynuować walkę. 

Melodia często wykonywana jest z łacińskim tekstem. Obok „Ave Maria” autorstwa 

Bacha - Gounoda, utwór Schuberta jest jednym z najczęściej wykonywanych podczas 

ceremonii kościelnych, takich jak śluby i pogrzeby, a także podczas uroczystości świeckich, np. 

Quinceañera 129 . Dzieło to należy do najpopularniejszych kompozycji tego typu. Wersje 

zarówno niemieckojęzyczna, jak i łacińska zostały zarejestrowane przez wielu wybitnych 

artystów, m.in. Luciana Pavarottiego (Włochy), Jessye Norman (USA), Di Li Bai Era (Chiny) 

oraz Sarah Brightman (Wielka Brytania), zyskując uznanie międzynarodowej publiczności130. 

 

 

2.4. Luis Baca Elorriaga 

  

Przez długi czas daty życia Luisa Bacy Elorriagi (15 grudnia 1824 – 22 marca 1853) 

pozostawały niepewne. W wielu źródłach, w tym w publikacjach encyklopedycznych oraz w 

serwisie Wikipedia, rozpowszechniano błędne informacje, podając jako daty jego życia lata 

1826–1855. Pomyłkę tę sprostował meksykański muzykolog Fernando Carrasco Vázquez, 

wykładowca historii muzyki na Facultad de Música (FaM) Narodowego Uniwersytetu 

Autonomicznego Meksyku (UNAM). W artykule opublikowanym w 2020 roku pt. Luis Baca 

Elorriaga (1824–1853), más de siglo y medio con los datos equivocados autor szczegółowo 

 
127 Walter Scott, Das Fräulein Vom See: Ein Gedicht in Sechs Gesangen, tłum. A. Storck, Bremen 1819, 

s. 1–298. 
128 Todd William B., Bowden Ann, Sir Walter Scott: A Bibliographical History 1796‒1832, New Castle, stan 

Delaware 1998, s. 175. 
129 Quinceañera (dosłownie: piętnastka) to szczególnie uroczyście obchodzone piętnaste urodziny dziewcząt  

w krajach latynoamerykańskich, symbolizujące ich wejście w dorosłość. 

https://www.parishfaith.com/quinceanera-music [dostęp: 03.07.2025] 
130 Sigmund Spaeth, Montana Stories Behind the World’s Great Music, Whitefish 2005, s. 114. 



   

 

46 

opisał proces weryfikacji danych biograficznych, opierając się na dokumentach archiwalnych, 

które pozwoliły ustalić rzeczywistą datę urodzenia i śmierci kompozytora. 

Luis Baca Elorriaga był pianistą i kompozytorem, powszechnie uznawanym za 

jednego z pionierów meksykańskiej opery. Po uzyskaniu przez Meksyk niepodległości w 1821 

roku, krajowa scena muzyczna została zdominowana przez operę włoską — twórczość takich 

kompozytorów jak Rossini, Bellini, Donizetti czy Verdi cieszyła się ogromną popularnością. W 

obliczu trudności z realizacją własnych projektów operowych w Meksyku, Baca wyjechał do 

Europy, gdzie prezentował swoje kompozycje i zdobył uznanie. Uważany jest za pierwszego 

meksykańskiego kompozytora operowego, który zyskał międzynarodowe uznanie — najpierw 

w Europie, a następnie również w ojczyźnie. 

Kompozytor urodził się 15 grudnia 1824 roku w Durango jako syn Santiago Bacy Ortiza, 

pierwszego konstytucyjnego gubernatora tego stanu, oraz Venerandy Elorregi, siostry 

gubernatora Francisco Elorreagi131 . Osierocony w wieku sześciu lat, znalazł się pod opieką 

wuja, który rozbudził w nim zainteresowanie muzyką. Już jako siedmiolatek rozpoczął naukę 

teorii muzyki oraz gry na fortepianie u Vicente Guardado, organisty durangijskiej katedry. 

Początek XIX wieku w Meksyku przyniósł intensywny rozwój edukacji muzycznej, co 

doprowadziło do powstania pierwszych krajowych instytucji muzycznych. W 1839 roku Baca 

rozpoczął naukę w Akademii Muzycznej przy Wielkim Towarzystwie Filharmonicznym, a po 

jego rozwiązaniu kontynuował kształcenie prywatnie132. 

Wysłany przez rodzinę do Francji z zamiarem podjęcia studiów medycznych, Baca 

zdecydował się na karierę muzyczną. Rozpoczął naukę w paryskiej Akademii Muzycznej, gdzie 

studiował harmonię, kontrapunkt, kompozycję oraz orkiestrację pod kierunkiem Edmunda 

Jouveina. W Paryżu zaczął tworzyć polki, walce i pieśni, a także skomponował dwie opery: 

Leonor — dwuaktową tragedię do libretta włoskiego poety Carla Bozzettiego, oraz Juana de 

Castilla, również w dwóch aktach, do libretta Florentina Tenústoclesa Salery. 

Największy rozgłos przyniosło mu jednak wspomniane „Ave Maria”, które po raz 

pierwszy zostało wykonane podczas nabożeństwa maryjnego w maju 1850 roku w kościele 

Matki Bożej Loretańskiej w Paryżu 133 . Kompozycja została następnie opublikowana i 

zadedykowana jego nauczycielowi José Antonio Gómezowi. Początkowo napisany na głos i 

organy, utwór ten został w krótkim czasie zaaranżowany przez kompozytora na orkiestrę na 

 
131 M. Arróniz, Manual de biografía mejicana ó Galería de hombres célebres de Méjico, Paryż-Nowy Jork 1857, 

s. 57. 
132 Francisco Sosa, Biografías de mexicanos distinguidos, México 1884, s. 109. 
133 Antonio García Cubas, Diccionario Geográfico, Histórico y Biográfico de los Estados Unidos Mexicanos,  

t. 1, Murguía 1888, s. 345. 



   

 

47 

prośbę śpiewaczki Jenny de Rossignon, wielkiej admiratorki jego twórczości. Baca ukończył 

orkiestrację w ciągu zaledwie sześciu godzin 134 , co świadczy o jego niezwykłych 

umiejętnościach twórczych. 

Po powrocie do Meksyku w lutym 1852 roku kompozytor zorganizował serię koncertów, 

prezentując publiczności swoje dzieła. Podczas pierwszego z nich, który odbył się w Teatro 

Santa Anna, francuska śpiewaczka Koska wykonała „Ave Maria”, wzbudzając entuzjastyczne 

reakcje słuchaczy135. 

Luis Baca Elorriaga zmarł 22 marca 1853 roku z powodu choroby. Informacje o jego 

śmierci ukazały się w ówczesnej prasie, m.in. w gazetach El Universal oraz El Siglo Diez y 

Nueve136. 

„Ave Maria” Luisa Bacy Elorriagi to kompozycja przeznaczona na głos i organy, 

stworzona z okazji uroczystości ku czci Najświętszej Maryi Panny, które miały miejsce w maju 

1850 roku w paryskim kościele Matki Bożej Loretańskiej137. Dzieło to uznawane jest za jedno 

z najwybitniejszych osiągnięć muzyki sakralnej w historii Meksyku. 

 

 

2.5. Harrison Millard 

 

Harrison Millard (ur. 27 listopada 1829 r. w Bostonie, zm. 10 września 1895 r. w 

Nowym Jorku) był amerykańskim kompozytorem, śpiewakiem oraz nauczycielem muzyki. Już 

jako ośmioletnie dziecko został przyjęty do chóru jako alt, a dwa lata później występował w 

chórze Handel and Haydn Society 138 , jednej z najstarszych i najbardziej renomowanych 

instytucji muzycznych w Stanach Zjednoczonych. W wieku piętnastu lat, dzięki 

przypadkowemu zastępstwu, zyskał możliwość wykonania partii tytułowej w oratorium 

Samson Händla, co okazało się punktem zwrotnym w jego młodzieńczej karierze wokalnej. 

W 1851 roku Millard udał się do Europy, gdzie przez trzy lata studiował śpiew i 

kompozycję we Włoszech pod kierunkiem znanych pedagogów muzyki. Następnie przebywał 

w Londynie, gdzie występował jako tenor, po czym koncertował w Irlandii i Szkocji, 

towarzysząc słynnej sopranistce Catherine Hayes. W tym okresie komponował liczne utwory, 

 
134 Tamże. 
135 M. Arróniz, dz. cyt., s.63. 
136 „El Universal” 23 marca 1853, s. 3. El Sr. D. Luis Baca, „El Siglo Diez y Nueve” 24 marca 1853, s. 4. 
137 M. Arróniz, Manual de biografía mejicana ó Galería de hombres célebres de Méjico, Paryż-Nowy Jork 1857, 

s. 60–61. 
138 E.D. Bomberger, Brainard’s Biographies of American Musicians, Westport 1999, s. 185. 



   

 

48 

a także współpracował jako autor tekstów i krytyk z muzycznymi czasopismami, m.in. z 

Dwight’s Journal of Music. 

Po powrocie do Stanów Zjednoczonych w 1854 roku Millard osiedlił się w Bostonie, 

gdzie udzielał lekcji śpiewu i kontynuował działalność koncertową. W 1856 roku przeniósł się 

do Nowego Jorku, a w 1859 roku skomponował swoją pierwszą znaną pieśń patriotyczną pt. 

Viva La America, która zyskała duże uznanie. W 1861 roku, w czasie wojny secesyjnej, 

zaciągnął się do wojska, gdzie jako porucznik 19. Korpusu Armii Nowego Jorku uczestniczył 

w walkach. Podczas bitwy pod Chickamaugą odniósł poważne obrażenia, które zakończyły 

jego służbę wojskową. 

W 1865 roku opublikowano jego „Ave Maria”, które – zdaniem niektórych badaczy – 

stanowi muzyczne odzwierciedlenie doświadczeń kompozytora z okresu wojny. W kompozycji 

tej odnaleźć można intencję ukazania cyklicznych przejść od smutku (symbolizowanego przez 

ciemność) do radości (światło), a zakończenie dzieła wprowadza wyraźny motyw nadziei. 

Millard pozostawił po sobie obfity dorobek kompozytorski, obejmujący około 300 

pieśni, z których jedną z najbardziej znanych pozostaje utwór patriotyczny Flag of the Free. 

Ponadto przetłumaczył, zaadaptował i opublikował blisko 400 utworów wokalnych z języków 

francuskiego, niemieckiego, włoskiego oraz hiszpańskiego 139 , wykazując szerokie 

zainteresowania zarówno europejską tradycją klasyczną, jak i amerykańską muzyką popularną. 

Millard zmarł 10 września 1895 roku w Nowym Jorku. Został pochowany na cmentarzu 

Mount Auburn w Cambridge, w stanie Massachusetts. 

„Ave Maria” Harrisona Millarda zostało po raz pierwszy opublikowane w 1865 roku 

w Stanach Zjednoczonych 140 . Kompozycja przeznaczona jest na sopran lub tenor z 

towarzyszeniem fortepianu i utrzymana w tonacji F-dur. Tekst utworu oparty jest na łacińskiej 

wersji modlitwy „Ave Maria”, co sytuuje dzieło w nurcie XIX-wiecznej muzyki religijnej 

inspirowanej tradycją katolicką. 

 

 

2.6. Camille Saint-Saëns  

 

Camille Saint-Saëns (1835–1921) był wybitnym francuskim kompozytorem, organistą, 

dyrygentem i pianistą epoki romantyzmu, którego twórczość rozciąga się od późnego 

 
139 Tamże, s. 186. 
140 Pierwsze wydanie ukazało się nakładem wydawnictwa G. Schirmer w Nowym Jorku.  



   

 

49 

romantyzmu po wczesny modernizm XX wieku. Styl Saint-Saënsa charakteryzuje się 

łączeniem klasycznych form z romantyczną ekspresją oraz wysokim poziomem wirtuozerii. W 

jego późniejszych dziełach widoczne są także eksperymenty z nowymi rozwiązaniami 

harmonicznymi i instrumentacyjnymi. 

Urodzony w Paryżu, od najmłodszych lat wykazywał niezwykły talent muzyczny. 

Pierwsze lekcje gry na fortepianie pobierał u swojej ciotki, następnie uczył się pod kierunkiem 

Camille’a Stamaty’ego, a kompozycji – u Pierre’a Maledena. W wieku pięciu lat skomponował 

melodię do wiersza Le Soir Marceline Desbordes-Valmore, dedykowaną nauczycielce Palmyre 

Granger141 . Już jako dziesięciolatek wystąpił w słynnej paryskiej sali Pleyela, wykonując 

koncerty fortepianowe Beethovena i Mozarta, do których samodzielnie opracował kadencje142. 

W 1848 roku, mając trzynaście lat, rozpoczął naukę w Konserwatorium Paryskim, gdzie 

studiował grę na organach u François Benoista oraz kompozycję u Fromentala Halévy’ego. 

Jego edukację dopełniły lekcje akompaniamentu i śpiewu oraz konsultacje z Charles’em 

Gounodem. Już w 1852 roku zdobył pierwszą nagrodę w konkursie św. Cecylii w Bordeaux za 

kantatę Ode à Sainte-Cécile, a w roku następnym miało miejsce prawykonanie jego I Symfonii 

Es-dur. Saint-Saëns został wówczas organistą w kościele Saint-Merry w Paryżu, a od 1857 do 

1877 roku pełnił tę samą funkcję w prestiżowym kościele La Madeleine. Jego wybitna 

umiejętność improwizacji zyskała uznanie samego Franciszka Liszta. 

W latach 1861–1865 Saint-Saëns nauczał gry na fortepianie w École Niedermeyer, 

specjalizującej się w edukacji muzyki sakralnej. W tym czasie skomponował i opublikował 

dwie wersje „Ave Maria”: jednogłosową na sopran lub tenor z organami (ICS 19) oraz wersję 

dwugłosową na dwa głosy żeńskie (ICS 18). Obie kompozycje utrzymane są w ramach 

tradycyjnej funkcjonalnej harmonii, jednak wzbogacone są o subtelne chromatyzmy, nadające 

utworom eteryczny charakter. Melodie nawiązują do chorału gregoriańskiego, łącząc powagę i 

duchowość z lirycznością romantycznej frazy. Świadome operowanie kontrastami 

dynamicznymi służy tu pogłębieniu emocjonalnego wyrazu – co odzwierciedla estetykę 

kompozytora, opartą na idei „połączenia formy i emocji”. 

W 1867 roku jego kantata Les noces de Prométhée zdobyła pierwszą nagrodę podczas 

konkursu Międzynarodowej Wystawy Pracy i Przemysłu w Paryżu, którego jury tworzyli m.in. 

Rossini, Auber, Berlioz, Verdi i Gounod. W 1868 roku Saint-Saëns, wspierany przez Antona 

Rubinsteina, skomponował swój II Koncert Fortepianowy, natomiast w 1870 roku wystawił 

 
141  Jean Gallois, Charles-Camille Saint-Saëns, Mardaga 2004, s. 18. Rękopis tego utworu z 15 maja 1841 r. 

dostępny online: https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b55008212h/f4.image [dostęp: 03.07.2025] 
142 L. Watson, Camille Saint-Saëns, his life and art, London-New York 1923, s. 8–9. 



   

 

50 

operę La princesse jaune, która nie spotkała się z uznaniem krytyki. W tym samym roku zmarła 

jego ciotka Charlotte Masson. Przełomowym sukcesem okazała się dopiero Samson et Dalila, 

wystawiona w Weimarze w 1877 roku dzięki wsparciu Liszta, a w 1892 roku przyjęta 

entuzjastycznie w paryskiej Operze. 

Od 1873 roku, z powodów zdrowotnych, Saint-Saëns regularnie przebywał w Algierze, 

gdzie osiedlił się w willi Pointe-Pescade (obecnie Raïs Amidou) 143 . Równolegle prowadził 

aktywną działalność publicystyczną, publikując eseje i artykuły o muzyce oraz współczesnych 

mu twórcach. Pozostawił po sobie ogromny dorobek, obejmujący m.in. 12 oper (z których 

największą popularność zdobyła Samson i Dalila), liczne oratoria, pięć symfonii, pięć 

koncertów fortepianowych, trzy koncerty skrzypcowe, dwa koncerty wiolonczelowe, dzieła 

kameralne, chóralne, a także muzykę programową, jak Le Carnaval des animaux (1886). 

Zasłynął również jako pierwszy kompozytor, który stworzył oryginalną muzykę filmową – w 

1908 roku napisał ilustrację dźwiękową do filmu L’assassinat du duc de Guise, w reżyserii 

André Calmettesa i Charles’a Le Bargy’ego144. 

„Ave Maria” (ICS 19) Camille’a Saint-Saënsa, opublikowane po raz pierwszy w 1865 

roku, stanowi kompozycję przeznaczoną na głos sopranowy lub tenorowy z akompaniamentem 

organowym145 . Utwór ten opiera się na łacińskim tekście modlitwy „Ave Maria” (Zdrowaś 

Maryjo), wpisując się w tradycję sakralnej muzyki wokalnej XIX wieku. 

 

 

2.7. Luigi Luzzi 

 

Luigi Luzzi (ur. 27 marca 1824 w Olevano di Lomellina146 , zm. 26 lutego 1876 w 

Stradelli) był włoskim kompozytorem epoki romantyzmu, znanym przede wszystkim z 

twórczości sakralnej i kameralnej. Pochodził z rodziny o liberalnych i patriotycznych 

tradycjach – jego wujowie Fortunato oraz Luigi Rossi brali czynny udział w powstaniu 

 
143 Jacques Marseille, France et Algérie, journal d’une passion, Paris 2002, s. 147. 
144 Lai, Hermione, The Greatest Composers of Film Music: Saint-Saëns, Breil, Steiner and Korngold, 

„Interlude.hk”, 25 kwietnia 2022. https://interlude.hk/the-greatest-composers-of-film-music-saint-saens-breil-

steiner-and-korngold/ [dostęp: 03.07.2025]. 
145 https://imslp.org/wiki/Ave_Maria_in_A_major,_ICS_19_(Saint-Sa%C3%ABns,_Camille) [dostęp: 

03.07.2025] 
146 Parafia Olevano sul Tusciano (Salerno). Księgi metrykalne (parafialne): Chrzty. 1824, akt nr 12. „Anno  

Domini  millesimo  ut  sopra, die 27 martii, ego Joannes Romussi, Rector  hujus  Parochiae  Olevani,  baptizavi  

infantem natum hodie hora decima  prima  ex D.ne Francisci Luzzo, et D.na Rosalba Rossa, jugalibus hujus  

Parochiae,  cui impositum fuit nomen Alojsius. Joseph Fortunatus; patrinus  fuit  D.us Joseph  Rossi, vid. 

Margarita Fossalta, ex Parochia S.ti Laurenti Civitatis Mortariae, idoneo, et ad hoc vocato”. 



   

 

51 

rewolucyjnym w 1821 roku, a ten drugi w 1853 roku został senatorem Królestwa Sardynii i 

opiekunem małego Luigiego po śmierci jego ojca w 1827 roku. Luzzi pobierał pierwsze nauki 

muzyczne u Gaudenzia Bertolliego w Mortarze. Choć początkowo studiował medycynę i 

literaturę na Uniwersytecie w Turynie, ostatecznie poświęcił się muzyce, zdobywając uznanie 

jako kompozytor i pedagog147. 

W 1853 roku Luzzi został członkiem Akademii Filharmonicznej w Turynie, a w 1861 

roku podpisał petycję o utworzenie Narodowego Konserwatorium Muzycznego w tym 

mieście148. Tworzył liczne utwory instrumentalne, kameralne, sakralne i użytkowe – melodie, 

walce, mazurki oraz pieśni patriotyczne. Wśród jego dzieł znajdują się również cztery opery 

komiczne: Chiarina (1853), I falsi monetari (1854), Tripilla (1874) oraz Fra Dolcino 

(niewystawiona). Pomimo że Luzzi nie należał do czołówki włoskich kompozytorów XIX 

wieku, jego twórczość wyróżniała się indywidualnym językiem stylistycznym oraz 

wyjątkowym wyczuciem melodii, co dostrzegali współcześni mu krytycy. 

 „Ave Maria” op. 80 Luigiego Luzziego zostało po raz pierwszy opublikowane w 1866 

roku jako utwór na głos solowy z towarzyszeniem fortepianu. Tekst kompozycji, utrzymany w 

języku włoskim, opiera się na łacińskiej wersji modlitwy „Ave Maria”, co świadczy o 

kontynuacji tradycji sakralnej pieśni wokalnej w XIX-wiecznych Włoszech. Utwór odznacza 

się liryczną linią melodyczną oraz klarowną, przejrzystą formą, typową dla romantycznych 

pieśni religijnych. Zastosowanie półtonowych zejść, ozdobników oraz nieregularnych figur 

rytmicznych (m.in. triole) wprowadza elementy napięcia ekspresyjnego, które potęgują 

emocjonalny wymiar modlitwy. 

Na uwagę zasługuje szczególnie zakończenie utworu – głos niespodziewanie schodzi 

do niskiego rejestru, zamykając pieśń słowem „Amen”. Zestawienie tego fragmentu z końcową 

arią Desdemony z Otella Giuseppe Verdiego, również kończącą się cichym „Amen”, jest 

zasadne – kompozycja Luzziego powstała bowiem ponad dwie dekady wcześniej, co nadaje jej 

szczególne znaczenie w kontekście późniejszych rozwiązań dramatycznych stosowanych w 

operze włoskiej. 

Warto podkreślić, że „Ave Maria” Luzziego zyskała popularność także poza granicami 

Włoch. Amerykański kompozytor Harrison Millard dokonał tłumaczenia utworu na język 

angielski, a wersja ta została opublikowana przez nowojorskie wydawnictwo G. Schirmer w 

 
147 Mario Nagari. Un dimenticato maestro e compositore di musica: Luigi Luzzi. Wyd. Tipografia La Cupola, 

Novara 1977. 
148 Francesco Izzo, Luzzi, Luigi, [hasło w:] Dizionario biografico degli italiani, Roma 2006. 



   

 

52 

obu wersjach językowych – włoskiej i angielskiej149. Fakt ten świadczy o międzynarodowym 

rezonansie kompozycji oraz o ponadnarodowym charakterze twórczości religijnej epoki 

romantyzmu. 

Utwór cieszył się znaczną popularnością na początku XX wieku – w latach 1902–1928 

był wielokrotnie nagrywany przez prestiżowe wytwórnie fonograficzne, takie jak Victor, 

Columbia i Edison150. Wczesne interpretacje obejmowały różne wersje wykonawcze – zarówno 

z towarzyszeniem fortepianu, jak i orkiestry – oraz rozmaite obsady głosowe (soprany, tenory, 

mezzosoprany), co świadczy o uniwersalności dzieła i jego żywotności repertuarowej. 

 

 

2.8. Adolf von Doß 

 

Adolf von Doß (ur. 10 września 1825 w Pfarrkirchen, zm. 13 sierpnia 1886 w Rzymie) 

był niemieckim duchownym i kompozytorem pochodzenia szwedzkiego. Wywodził się ze 

szlacheckiej rodziny, która – z powodów religijnych – opuściła Szwecję i osiedliła się w 

Niemczech. Studiował teologię w Monachium, a w 1843 roku wstąpił do zakonu jezuitów w 

Szwajcarii 151 , z którym był związany przez całe życie. Edukację muzyczną i duchowną 

kontynuował w ośrodkach takich jak Fryburg, Namur, Maastricht, Kolonia oraz Leuven, a jego 

działalność duszpasterska obejmowała m.in. Bonn, Moguncję, Friedrichsburg, Liège i Rzym. 

Von Doß był cenionym kompozytorem muzyki religijnej, specjalizującym się w 

twórczości chóralnej i oratoryjnej152. Wśród jego najważniejszych publikacji znajdują się m.in. 

Melodiae sacrae (Münster, 1862), Mélodies religieuses oraz Collection de musique d’église, 

które wpisują się w nurt katolickiej muzyki liturgicznej XIX wieku. Szczególnie intensywny 

okres jego aktywności kompozytorskiej przypada na lata 1860–1880, kiedy to łączył pracę 

duszpasterską z działalnością dydaktyczną i twórczą. 

Zanim jednak wstąpił do zakonu, von Doß był aktywnym twórcą muzyki scenicznej – 

skomponował sześć oper, w tym Baudouin du Bourg, oraz dwie operetki153. Choć jego dzieła 

sceniczne zostały z czasem zapomniane, jego muzyka religijna zyskała trwałe uznanie. 

Współczesna recepcja twórczości von Doßa skupia się przede wszystkim na jego dorobku 

 
149 https://imslp.org/wiki/Ave_Maria,_Op.80_(Luzzi,_Luigi) [dostęp: 03.07.2025] 
150 https://adp.library.ucsb.edu/index.php/mastertalent/detail/102887/Luzzi_Luigi [dostęp: 03.07.2025] 
151 Ina-Ulrike Paul, Doß, Adolf von, [hasło w:] Bosls bayerische Biographie, red. Karl Bosl, Regensburg 1983,  

s. 152. 
152 Otto Pfülf SJ, Erinnerungen an P. Adolf von Doß SJ, einen Freund der Jugend, Freiburg im Breisgau 1887,  

s. 264. 
153 Tamże, s. 261 



   

 

53 

sakralnym, który łączy elementy stylu belcanto z głęboką religijnością i emocjonalną 

intensywnością charakterystyczną dla romantyzmu. 

Kompozycja „Ave Maria” autorstwa Adolfa von Doßa powstała około 1865 roku, 

natomiast jej pierwsze wydanie miało miejsce w Filadelfii w 1881 roku, nakładem oficyny W.F. 

Shawa 154 . Jest to romantyczna pieśń religijna przeznaczona na sopran lub tenor z 

towarzyszeniem fortepianu lub organów, utrzymana w tonacji b-moll – tonacji tradycyjnie 

kojarzonej z patosem, skupieniem i modlitewną atmosferą. Utwór charakteryzuje się płynną, 

liryczną melodią oraz bogatą, kolorystycznie zróżnicowaną harmonią, która – w połączeniu z 

kontrastowymi zmianami dynamicznymi – buduje nastrój głębokiej duchowości i kontemplacji. 

Liryczny charakter pieśni oraz intensywność wyrazu emocjonalnego sytuuje „Ave 

Maria” von Doßa w nurcie romantycznej muzyki religijnej, w której centralną rolę odgrywa 

subiektywne przeżycie modlitwy. Należy podkreślić, że utwór ten znalazł trwałe miejsce w 

repertuarze wykonawczym – obok dzieł Schuberta, Gounoda i Liszta – i został uwzględniony 

na prestiżowej składance „Ave Maria” [Box Set] 155, co świadczy o jego ciągłej recepcji w kręgu 

muzyki sakralnej. 

 

 

2.9. Giuseppe Verdi 

 

Giuseppe Verdi (1813–1901), urodzony w Le Roncole niedaleko Busseto, uważany 

jest – obok Richarda Wagnera – za najważniejszego kompozytora operowego XIX wieku. W 

swojej twórczości łączył dramatyzm z melodycznością 156 . Po sukcesach tzw. „trylogii 

popularnej” (Rigoletto, Il trovatore, La traviata) oraz Aidy (1871), Verdi wycofał się z życia 

publicznego, by powrócić po szesnastu latach z trzema późnymi arcydziełami: Messa da 

Requiem (1874), Otello (1887) oraz Falstaff (1893), które ugruntowały jego pozycję jako 

twórcy doskonałego zarówno w zakresie muzyki sakralnej, jak i operowej. 

W rolę Desdemony podczas prapremiery Otella wcieliła się włoska sopranistka 

Romilda Pantaleoni157, a jej kreacja przyczyniła się do ogromnego sukcesu dzieła. „Ave Maria” 

pozostała jednym z najczęściej wykonywanych fragmentów tej opery – zarówno w kontekście 

 
154 https://imslp.org/wiki/Ave_Maria_in_B-flat_minor_(Doss,_Adolf_von) [dostęp: 03.07.2025] 
155 https://www.avemariasongs.org/sources/CDs/CD1.htm [dostęp: 03.07.2025] 
156 Paul Levy, Bob Dylan, Verdi and/or Wagner: Two Men, Two Worlds, Two Centuries by Peter Conrad – 

review, online: http://www.freakyparty.net/2011/11/verdi-and-or-wagner-two-men-two-worlds-twocenturies-by-

peter-conrad-review/ [dostęp: 03.07.2025]. 
157 Julian Budden, The Operas of Verdi, Vol 3 From Don Carlos to Falstaff, London 1992, s. 322. 



   

 

54 

scenicznym, jak i w repertuarze koncertowym – jako symbol subtelnej ekspresji uczuć 

religijnych i tragicznych zarazem. 

Aria „Ave Maria”, stanowiąca finałowy monolog Desdemony w II scenie IV aktu 

opery Otello, należy do najbardziej przejmujących fragmentów całej twórczości Giuseppe 

Verdiego. 

Tekst arii nawiązuje do tradycyjnej katolickiej modlitwy „Ave Maria”, lecz Verdi 

świadomie unika monumentalizmu i podniosłości typowej dla muzyki sakralnej. Zamiast tego 

kompozytor buduje przestrzeń intymnej modlitwy, wykorzystując oszczędną melodykę i 

introspektywną, chromatyką nasyconą harmonię, która pogłębia stan wewnętrznego niepokoju 

bohaterki. Stały akompaniament niskich smyczków przywodzi na myśl nieuchronność losu, a 

szerokie frazy sopranowe – często wykonywane w ekstremalnym pianissimo – wyrażają 

samotność, rozpacz i głęboką pokorę wobec przeznaczenia. 

Aria stanowi nie tylko emocjonalny punkt kulminacyjny Otella, ale również doskonały 

przykład dojrzałego stylu kompozytorskiego Verdiego, w którym elementy sacrum zostają 

przeniknięte dramatem ludzkim. Przełamanie konwencji religijnej muzyki wokalnej i 

połączenie jej z dramatem scenicznym świadczy o głębokim zrozumieniu pierwowzoru 

szekspirowskiego oraz o nowatorstwie operowego języka Verdiego w jego późnym okresie 

twórczości. 

Partia Desdemony w „Ave Maria” stawia wyjątkowo wysokie wymagania wykonawcze. 

Śpiewaczka musi wykazać się precyzją intonacyjną przy bardzo cichej dynamice oraz kontrolą 

oddechu i delikatnym vibrato, które pozwala na oddanie intymnego charakteru modlitwy. 

Szczególnie końcowy fragment arii – niemal szeptany – przypomina mistyczny monolog duszy, 

unoszący się ponad ziemskim cierpieniem i zapowiadający tragiczny finał. 

 

 

2.10. Pietro Mascagni 

 

Pietro Antonio Stefano Mascagni (7 grudnia 1863 – 2 sierpnia 1945) 158  , urodzony w 

Livorno159, zyskał międzynarodową sławę dzięki sukcesowi Cavallerii Rusticany160, opartej na 

 
158 V. Bernardoni, Pietro Mascagni [hasło w:] Dizionario biografico degli italiani, t. 71, Roma 2008. 
159 Jego dom rodzinny, stojący niegdyś przy Piazza della Erbe w tym mieście, został zburzony po II wojnie 

światowej. Dziś stoi tam nowoczesny apartamentowiec, na którego fasadzie umieszczono tablicę upamiętniającą 

kompozytora. 
160 M. Sansone, Verga and Mascagni: The Critics' Response to 'Cavalleria Rusticana', „Music & Letters” 1990, 

nr 2, s. 198. 



   

 

55 

noweli Giovanniego Vergi. Dzieło to, którego premiera odbyła się 17 maja 1890 roku w Teatro 

dell’Opera di Roma, z udziałem Gemmy Bellincioni (Santuzza) i Roberta Stagno (Turiddu) 161, 

stało się przełomem w historii opery włoskiej i początkiem nurtu werystycznego. Po 

zjednoczeniu Włoch i upadku ideałów Risorgimenta, włoska kultura uległa przemianom – 

pojawił się nurt realistyczny, którego operowa odmiana skupiła się na ukazywaniu losów 

zwykłych ludzi, silnych emocji i gwałtownych konfliktów, w kontrze do idealizmu oper 

romantycznych. 

Wraz z rosnącą popularnością Intermezzo sinfonico, utwór ten doczekał się licznych 

adaptacji. Około 1890 roku berlińskie wydawnictwo Bote & G. Bock opublikowało wersję 

wokalną z włoskim tekstem Mazzoniego i niemieckim tłumaczeniem Sigmara Mehringa, z 

aranżacją Bogumiła Zeplera na sopran lub tenor z fortepianem162 . Rok później nowojorska 

oficyna G. Schirmer, Inc. wydała wersję z angielskim tekstem Fredericka Edwarda 

Weatherly’ego, przeznaczoną na mezzosopran lub baryton163. 

Wykorzystanie motywu „Ave Maria” w kontekście Cavallerii Rusticany znajduje 

uzasadnienie w silnie zakorzenionej sakralności opery.  „Ave Maria” staje się nie tylko 

muzyczną transpozycją instrumentalnego interludium, ale także reinterpretacją duchowej 

wymowy dzieła w formie intymnej modlitwy wokalnej. 

„Ave Maria” Pietro Mascagniego to adaptacja instrumentalnego Intermezzo sinfonico 

z jednoaktowej opery Cavalleria rusticana (1890), uznawanej za jedno z najważniejszych dzieł 

włoskiej opery werystycznej. Kompozytor przekształcił oryginalne interludium orkiestrowe w 

pieśń religijną, nadając jej nowy wymiar emocjonalny poprzez dodanie tekstu autorstwa Piera 

Mazzoniego, utrzymanego w języku włoskim. Choć kompozycja nosi tytuł „Ave Maria”, tekst 

pieśni nie jest dosłownym odwzorowaniem katolickiej modlitwy, lecz jej luźną parafrazą, 

nacechowaną dramatyzmem i emocjonalną intensywnością – czego przykładem może być 

wykrzyknienie „Non m’abbandonar!” („Nie opuszczaj mnie!”), przywodzące na myśl operową 

ekspresję rozpaczy i lęku. Akompaniament fortepianowy często imituje harfę i smyczki 

oryginalnej partytury orkiestrowej, co wzmacnia kontemplacyjny, quasi-sakralny charakter 

pieśni. Zastosowanie takich środków, jak oznaczenia con sostenuto i organo intero, podkreśla 

duchowy aspekt kompozycji i odsyła do religijnego tła samej opery – m.in. sceny 

wielkanocnego nabożeństwa oraz Regina Coeli śpiewanej zza kulis przez wiejski chór. 

 
161 https://archiviostorico.operaroma.it/edizione_opera/cavalleria-rusticana-1890/ [dostęp: 03.07.2025], 

Piotr Kamiński: Tysiąc i jedna opera. T. 1. Warszawa 2008, s. 849–851. 
162 https://ecommons.udayton.edu/imri_sheetmusic/24 [dostęp: 03.07.2025] 
163 https://ecommons.udayton.edu/imri_sheetmusic/22 [dostęp: 03.07.2025] 



   

 

56 

2.11. Władimir Wawiłow 

 

Władimir Fiodorowicz Wawiłow (ur. 5 maja 1925, zm. 11 marca 1973) był rosyjskim 

gitarzystą, lutnistą i kompozytorem, związanym z Leningradzką Szkołą Muzyczną im. Nikołaja 

Rimskiego-Korsakowa. Studiował pod kierunkiem Pietra Isakowa (gitara) oraz Johanna 

Admoniego (kompozycja). Współtworzył duet gitarowy z Lwem Andronowem, który zdobył 

międzynarodowe uznanie podczas Światowego Festiwalu Młodzieży i Studentów w 1957 

roku164. 

W swojej działalności artystycznej Wawiłow tworzył repertuar stylizowany na „muzykę 

dawną” – często przypisując swoje utwory renesansowym lub barokowym mistrzom. 

Przykładem takiej praktyki są: Canzona e danza, przypisywana Francesco da Milano, która 

posłużyła za bazę do pieśni Город Золотой (Złote miasto), oraz Pavana e Gagliarda, rzekomo 

autorstwa Vincenza Galileiego, znana z aranżacji Конь унёс любимого.165 

Jak wskazywała jego córka, Tamara Wawiłowa, ojciec świadomie rezygnował z 

autorstwa: „Mój ojciec wiedział, że dzieła nieznanego samouka o nazwisku Wawiłow nigdy nie 

zostaną opublikowane. Bardzo mu jednak zależało, aby jego muzyka dotarła do szerokiego 

grona odbiorców – nawet za cenę anonimowości”. 166 

Na przestrzeni lat „Ave Maria” Wawiłowa zyskało ogromną popularność. W 1975 roku 

zostało ponownie przypisane Cacciniemu w albumie Iriny Bogaczowej pt. Старинные арии 

(Stare arie) wydanym przez Melodiję167.  

„Ave Maria” autorstwa Władimira Wawiłowa należy do najbardziej znanych 

muzycznych mistyfikacji XX wieku. Utwór, skomponowany pod koniec lat 60. XX wieku, po 

raz pierwszy został wydany w 1970 roku przez radziecką wytwórnię Melodija w albumie 

zatytułowanym Лютневая музыка XVI–XVII веков (Muzyka lutniowa XVI–XVII wieku) 168. 

Kompozycja – choć powstała w epoce współczesnej – została celowo stylizowana na muzykę 

dawnego baroku i renesansu, co przejawia się w jej polifonicznej strukturze, spokojnym 

przepływie harmonii oraz zastosowaniu ograniczonego materiału tekstowego. 

 
164 Gejzel Zejew, Istorija odnoj piesni, „Migdal Times” 2007, nr 84–85. 
165 Tamże. 
166 Tamże. 
167 Irina Bogaczewa, Starinnyje Arii, Melodija, 1975, płyta winylowa. https://www.discogs.com/release/5544728 

[dostęp: 03.07.2025] 
168 Władimir Wawiłow, Liutniewaja Muzyka XVI—XVII wiekow, Melodija, 1970, płyta winylowa. Wykonawcy: 

W. Bujanowski (waltornia), N. Wajner (śpiew), M. Szachin (organy), W. Kurlin (obój), L. Pieriepielkin (flet). 

https://www.discogs.com/master/270945 [dostęp: 03.07.2025] 



   

 

57 

Wersja Wawiłowa ogranicza tekst do zaledwie kilku słów – „Ave Maria” i „Amen”, 

powtarzanych w długich, ozdobnych frazach wokalnych. Całość przywodzi na myśl 

kontemplacyjną modlitwę, w której religijna powaga łączy się z emocjonalnym liryzmem o 

niemal świeckim charakterze. Akompaniament, wykonywany na lutni lub organach, imituje 

barwę dzwoniących strun i wspiera eteryczny klimat utworu. 

W pierwszym wydaniu pieśń przypisana została kompozytorowi anonimowemu, a 

wkrótce później – Giulio Cacciniemu, włoskiemu twórcy przełomu renesansu i baroku. Tę 

fałszywą atrybucję podtrzymano nawet po śmierci kompozytora, co potwierdza relacja 

śpiewaczki Iriny Bogaczowej, która wspominała: „Partytura została mi przekazana przez 

samego Wawiłowa. Powiedział mi, że to jego utwór. Nagraliśmy tę arię przed jego śmiercią” 

169. 

 

 

2.12. Astor Piazzolla 

 

Astor Pantaleón Piazzolla (11 marca 1921 – 4 lipca 1992) był argentyńskim 

bandoneonistą, kompozytorem, aranżerem i dyrygentem pochodzenia włoskiego, uznawanym 

za jednego z najważniejszych twórców muzyki XX wieku 170 , a zarazem za kluczowego 

ambasadora tanga na arenie międzynarodowej171. Jego twórczość stanowiła nowatorską syntezę 

tradycyjnego tanga, muzyki klasycznej oraz jazzu. Dzięki działalności kompozytorskiej i 

koncertowej Piazzolli tango zostało wyniesione ponad poziom muzyki tanecznej – stało się 

formą ekspresji artystycznej o silnym ładunku emocjonalnym, filozoficznym i narodowym. 

Piazzolla dokonał gruntownej modernizacji tanga, przekształcając jego brzmienie, 

fakturę i funkcję. Wprowadził polifonię, zaawansowaną harmonię i rytmikę asymetryczną, 

tworząc nowy nurt – nuevo tango, przeznaczony do odbioru koncertowego, a nie do tańca. 

Założył Quinteto Nuevo Tango, poszerzając tradycyjny skład zespołu o fortepian i gitarę 

elektryczną, oraz skomponował pierwszą operę tango – María de Buenos Aires172 . Mimo 

początkowej krytyki ze strony tradycjonalistów, którzy zarzucali mu odejście od 

 
169 Siergiej Siewostjanow, Stranicy żyzni Władimira Fiodorowicza Wawiłowa, „Niewa” 2005, nr 9, s. 233–237. 

https://megavtogal.com/pereskazy1/kachchini-ave-mariya-istoriya-sozdaniya-kratko.html [dostęp: 03.07.2025]  
170  Biografia Astora Piazzolli pod adresem: https://biografiass.com/biografia-de-astor-piazzolla/, 

https://www.todotango.com/creadores/biografia/44/Astor-Piazzolla/ [dostęp: 03.07.2025] 
171 Stephen Holden, Astor Piazzolla, 71, Tango's Modern Master, Dies, „The New York Times” 6 lipca 1992, s. 14. 
172 http://news.bbc.co.uk/hi/spanish/misc/newsid_2094000/2094824.stm [dostęp: 03.07.2025] Astor Piazzolla, 

Natalio Gorin, Astor Piazzolla: a manera de memorias. Buenos Aires 1990, s. 31–35.  



   

 

58 

„autentycznego” ducha gatunku, jego muzyka została w końcu doceniona – najpierw przez 

środowiska intelektualne i artystyczne, a następnie przez szerszą publiczność. 

Wśród najciekawszych i najbardziej nietypowych dzieł Piazzolli znajduje się 

kompozycja „Ave Maria” (Tanti anni prima), napisana pierwotnie jako część ścieżki 

dźwiękowej do filmu Enrico IV w reżyserii Marco Bellocchia (1984), opartego na sztuce 

Luigiego Pirandella. Utwór pojawia się w sekwencji około 19 minuty i 35 sekundy, w której 

bohaterowie wchodzą do średniowiecznego zamku – scena ta ilustrowana jest muzyką 

wykonywaną na oboju i organach, co nadaje jej charakter medytacyjny i niemal liturgiczny. 

Kompozycja znacząco odbiega od tradycyjnego muzycznego ujęcia modlitwy „Ave 

Maria”. Zamiast patosu charakterystycznego dla sakralnych hymnów, Piazzolla proponuje 

refleksyjną i emocjonalnie zniuansowaną formę wyrazu. Charakterystyczne dla stylu 

kompozytora połączenie melancholijnej melodii z wyrafinowaną harmonią nadaje dziełu 

kontemplacyjny wymiar. W warstwie fakturalnej uwagę zwracają zstępujące pochody 

półtonowe oraz płynne przejścia między tonacjami dur i moll, które budują napięcie i prowadzą 

ku lirycznemu ukojeniu. 

Wersja wokalna utworu powstała później – Piazzolla zaaranżował ją do tekstu 

napisanego przez Roberto Bertozziego173. Nie jest to jednak adaptacja tradycyjnej modlitwy 

maryjnej, lecz oryginalny tekst literacki inspirowany jej tematem, będący formą poetyckiego 

dialogu z tradycją. Kompozycja zyskała nowy wymiar emocjonalny w interpretacji Milvy 

(właśc. Maria Ilva Biolcati, 1939–2021174), która wykonała ją w trzech językach: łacińskim, 

włoskim i hiszpańskim—album Artisti (2001) 175. 

Mimo że „Ave Maria” pozostaje jedną z mniej znanych kompozycji Piazzolli, w jego 

dorobku zajmuje miejsce szczególne. Jest świadectwem jego duchowej dojrzałości, zdolności 

syntezy idiomów oraz twórczej reinterpretacji konwencji religijnej w języku tanga. Dzieło to 

potwierdza, że artysta potrafił w obrębie własnego stylu wyrażać również treści o głęboko 

egzystencjalnym i metafizycznym charakterze. 

 

 

 

 
173 M. Susnik, El “Ave María” de Piazzolla, https://es.aleteia.org/2021/03/11/el-ave-maria-de-piazzolla [dostęp: 

03.07.2025] 
174  A. Bandettini, È morta Milva, la "Rossa" della canzone d'autore, 

https://www.repubblica.it/spettacoli/people/2021/04/24/news/e_morta_milva-297804515/ [dostęp: 03.07.2025] 
175 Milva, Artisti, BMG Rights Management GmbH, 2001, płyta CD. https://www.discogs.com/master/338297-

Milva-Artisti [dostęp: 03.07.2025] 



   

 

59 

2.13. ნუნუ გაბუნია (Nunu Gabunia)  

 

Nunu Gabunia (ur. 18 lipca 1941 roku w Tbilisi176 ) jest gruzińską kompozytorką, 

śpiewaczką i działaczką muzyczną, uznawaną za jedną z najważniejszych postaci współczesnej 

kultury muzycznej Gruzji. W 1977 roku otrzymała tytuł Zasłużonego Działacza Sztuki Gruzji, 

a w 2011 – tytuł Honorowego Obywatela Tbilisi. Ukończyła Narodowe Konserwatorium 

Muzyczne w Tbilisi w dwóch specjalnościach: kompozycji (1966) oraz śpiewu operowego 

(1970) 177 . Jej wieloletnia działalność artystyczna i dydaktyczna obejmuje m.in. pracę jako 

redaktorka muzyczna w Gruzińskim Radiu, reżyserka programów telewizyjnych, pedagog, 

jurorka konkursów wokalnych, a także autorka licznych dzieł operowych, symfonicznych, 

teatralnych, filmowych i chóralnych. 

W dorobku kompozytorskim Gabunii znajduje się również utwór „Ave Maria”, 

opublikowany w 1984 roku przez gruziński oddział Radzieckiej Fundacji Muzycznej w Tbilisi. 

Kompozycja została wydana w formie partytury z okładką w trzech językach – gruzińskim, 

rosyjskim i angielskim – przy czym tekst wokalny zawarty w utworze napisany został 

wyłącznie w języku gruzińskim 178 . Dzieło przeznaczone jest na głos sopranowy z 

towarzyszeniem fortepianu i charakteryzuje się łagodną, liryczną melodyką oraz przejrzystą 

fakturą, co czyni je przystępnym dla wykonawców o różnym stopniu zaawansowania 

technicznego. 

Język harmoniczny „Ave Maria” ukazuje umiejętność Gabunii do łączenia elementów 

muzyki tradycyjnej z idiomem współczesnym. Kompozytorka stosuje progresje harmoniczne i 

subtelne modulacje tonalne, płynnie przechodząc między tonacjami durowymi, a molowymi, 

co wzbogaca emocjonalną głębię utworu i nadaje mu wyraźnie refleksyjny, religijny charakter. 

Świadoma stylizacja sakralna połączona z lokalnym kolorytem językowym i melodycznym 

sprzyjała popularyzacji dzieła na gruncie gruzińskim. 

Wpisanie się „Ave Maria” w estetykę muzyki duchowej XX wieku dokonuje się u 

Gabunii nie poprzez imitację tradycyjnych wzorców europejskich, lecz przez indywidualny 

idiom melodyczno-harmoniczny, z wyraźnym odniesieniem do gruzińskiej tożsamości 

kulturowej. Zastosowanie tekstu w języku gruzińskim – unikalne w repertuarze modlitw 

muzycznych tego typu – stanowi przykład adaptacji międzynarodowego motywu religijnego 

do realiów lokalnych, przy zachowaniu uniwersalnego wyrazu modlitewnego. 

 
176 nplg.gov.ge [dostęp: 03.07.2025] 
177 composersunion.ge [dostęp: 03.07.2025] 
178 dspace.nplg.gov.ge [dostęp: 03.07.2025] 



   

 

60 

2.14. Michał Lorenc 

  

Michał Lorenc (ur. 5 października 1955 roku w Warszawie) jest jednym z 

najwybitniejszych polskich kompozytorów muzyki filmowej, laureatem ponad trzydziestu 

prestiżowych nagród i pięciokrotnym zdobywcą Złotych Lwów na Festiwalu Polskich Filmów 

Fabularnych. W 2016 roku uhonorowany został Krzyżem Kawalerskim Orderu Orła Białego. 

Choć pochodzi z rodziny prawniczej, od wczesnej młodości przejawiał pasję do muzyki – uczył 

się gry na fortepianie i gitarze, a przełomem w jego życiu okazał się seans włoskiego 

dokumentu Mondo Cane, który ukształtował jego zainteresowanie muzyką filmową. 

Jednym z kluczowych dzieł jego filmografii pozostaje muzyka do filmu Prowokator 

(1995) w reżyserii Krzysztofa Langa. Centralnym elementem ścieżki dźwiękowej tej produkcji 

jest kompozycja „Ave Maria”, stanowiąca jedyny pełny utwór muzyczny wykorzystany w 

filmie. W filmowej narracji Lorenc wykorzystuje ją trzykrotnie – w scenach otwierającej, po 

czołówce oraz w finale – nadając jej funkcję klamry kompozycyjnej i motywu przewodniego. 

„Ave Maria” pojawia się po raz pierwszy ok. 1:15, jako muzyka sącząca się z gramofonu, 

co zostaje zasugerowane wizualnie dopiero w 3:32 minucie filmu. Druga ekspozycja następuje 

w 4:35, tuż po eksplozji otwierającej sekwencję czołówkową – wówczas słyszalna jest pierwsza 

zwrotka i początek drugiej. Ostatnie, pełne wykonanie kompozycji pojawia się w scenie 

końcowej (ok. 1:25:43), gdy Marta Moraczewska fotografuje jezioro – utwór wybrzmiewa w 

całości w wykonaniu sopranistki Olgi Szyrowej. 

Zabieg polegający na ograniczeniu palety dźwiękowej całej produkcji do jednego 

motywu muzycznego tworzy silne zespolenie warstwy dźwiękowej z narracyjną, a także 

podkreśla medytacyjno-egzystencjalny charakter filmu. Kompozycja Lorenca łączy 

kontemplacyjną liryczność z podskórnym napięciem, wpisując się w konwencję muzyki 

sakralnej reinterpretowanej przez pryzmat współczesnej wrażliwości emocjonalnej. „Ave 

Maria” w ujęciu Lorenca nie nawiązuje bezpośrednio do żadnej konkretnej wersji tej modlitwy 

w muzyce europejskiej, lecz stanowi oryginalną refleksję kompozytora nad ideą przebaczenia, 

winy i odkupienia. 

Za ścieżkę dźwiękową do Prowokatora Lorenc otrzymał nagrodę na 20. Festiwalu 

Polskich Filmów Fabularnych w Gdyni (1995), a sam film zdobył dwie statuetki i cztery 

nominacje179 . Muzyka, ograniczona do jednego motywu przewodniego, pełni tu nie tylko 

 
179 Michał Lorenc: Biografia i filmografia, https://filmpolski.pl/fp/index.php?osoba=1112381 [dostęp: 

03.07.2025] 



   

 

61 

funkcję ilustracyjną, lecz także narracyjną i emocjonalną, współtworząc dramaturgię dzieła i 

potęgując jego symboliczne przesłanie. 

 

 

2.15. Henri Seroka  

 

Henri Seroka (ur. 9 maja 1949 roku w Brukseli) jest belgijskim kompozytorem, 

wokalistą i aranżerem, którego twórczość obejmuje szerokie spektrum gatunków – od muzyki 

klasycznej i filmowej po popularną i użytkową. Choć początkowo występował jako 

wokalista 180 , największe uznanie zdobył jako autor muzyki filmowej, m.in. do serialu 

animowanego Smerfy oraz kilkunastu filmów fabularnych. Szczególnie owocna okazała się 

jego wieloletnia współpraca z reżyserem Jackiem Bromskim, obejmująca muzykę do tetralogii: 

U Pana Boga za piecem (1998), U Pana Boga w ogródku (2007), U Pana Boga za miedzą 

(2009) oraz U Pana Boga w Królowym Moście (2024). 

Za ścieżkę dźwiękową do filmu To ja, złodziej (2000) Seroka został wyróżniony Philip 

Award – nagrodą dla najlepszego kompozytora filmowego, przyznawaną na Festiwalu Muzyki 

i Filmu w Warszawie181 . Poza działalnością filmową, Seroka reprezentował Belgię podczas 

Konkursu Piosenki Eurowizji (1984) 182 , a także skomponował oficjalne hymny narodowe 

Belgii na Igrzyska Olimpijskie w Los Angeles (1984) i Mistrzostwa Świata w Piłce Nożnej w 

Meksyku (1986). W 2004 roku stworzył pięcioczęściowe oratorium Credo, wykonywane m.in. 

w Katedrze Berlińskiej oraz na Jasnej Górze183. 

Jednym z najbardziej znaczących utworów sakralnych w jego dorobku jest „Ave 

Maria”, skomponowane na potrzeby filmu U Pana Boga za piecem, który miał premierę w 

1998 roku. Film zdobył uznanie podczas 23. Festiwalu Polskich Filmów Fabularnych w Gdyni, 

m.in. za harmonijne połączenie narracji filmowej z muzyką, która istotnie wzmacnia duchowy 

wymiar dzieła. 

Kompozycja Seroki pojawia się w filmie trzykrotnie, stanowiąc kluczowy motyw 

emocjonalno-religijny i pełniąc funkcję symbolicznej klamry. 

 

 
180 Henri Seroka, Henri Seroka, Polskie Nagrania Muza, 1971, płyta winylowa. 
181 Henri Seroka: Biografia i filmografia, https://www.filmpolski.pl/fp/index.php?osoba=1137 [dostęp: 

03.07.2025] 
182  Seroka, Henri [hasło w:] Dictionnaire de la chanson en Wallonie et à Bruxelles, red. Robert Wangermée, 

Pascale Vandervellen, Bruxelles 1995, s. 313. 
183 henriseroka.com [dostęp: 03.07.2025] 



   

 

62 

Muzyka Seroki opiera się na melodycznych frazach o charakterze liturgicznym, bliskich 

śpiewowi psalmowemu. Choć oszczędna formalnie, kompozycja niesie silny ładunek 

emocjonalny, pogłębiany przez przestrzenną akustykę kościoła oraz subtelny organowy 

akompaniament. Zestawienie ludzkiego głosu z architekturą sakralną – kopułą, sklepieniami i 

światłem przebijającym przez witraże – potęguje wrażenie duchowego uniesienia, budując 

audiowizualną metaforę modlitwy jako mostu między światem doczesnym a transcendentnym. 

„Ave Maria” Seroki doskonale wpisuje się w ten kontekst, oferując nie tylko ilustrację 

muzyczną, lecz również autonomiczne dzieło sakralne, rezonujące zarówno z tradycją 

liturgiczną, jak i współczesną duchowością. 

 

 

2.16. Robert Prizeman  

 

Robert Prizeman (28 lutego 1952 – 8 września 2021184) był brytyjskim kompozytorem, 

dyrygentem oraz dyrektorem artystycznym, znanym przede wszystkim jako twórca i lider chóru 

Libera – zespołu, który zyskał międzynarodową renomę dzięki unikalnemu stylowi łączącemu 

klasyczną muzykę chóralną z nowoczesnymi elementami aranżacyjnymi. Prizeman kształcił się 

w Royal College of Music, a od 1970 roku był związany z Chórem Chłopięcym św. Filipa (St. 

Philip’s Boys Choir), który z czasem przekształcił w Angel Voices Choir, a ostatecznie – w 

Libera. 

Od 1985 roku Prizeman pełnił funkcję dyrektora muzycznego w programie religijnym 

Songs of Praise nadawanym przez BBC. W 1986 roku skomponował jego motyw przewodni, 

który stał się rozpoznawalnym znakiem tej produkcji. W 1995 roku ukazał się pierwszy singiel 

zespołu pt. Libera, od którego wzięła się późniejsza nazwa chóru185 . Od 1999 roku zespół 

występował już pod tą nazwą, publikując liczne albumy i koncertując na całym świecie, m.in. 

w USA, Japonii, Korei Południowej oraz na Filipinach. 

W 2005 roku na albumie Visions (wydanym w Stanach Zjednoczonych i Japonii) ukazał 

się utwór „Ave Maria” skomponowany przez Roberta Prizemana186. Kompozycja została 

zamieszczona jako trzecia pozycja na płycie i od tamtej pory na stałe zagościła w repertuarze 

koncertowym zespołu. 

 
184 Robert Prizeman RIP, https://libera.org.uk/news/robert-prizeman-rip/ [dostęp: 03.07.2025] 
185 Libera, Libera, EMI Records, 1995, płyta CD, https://www.discogs.com/it/master/165564-Libera-Libera 

[dostęp: 03.07.2025] 
186 Libera, Visions, EMI Classics, 2005), płyta CD. 



   

 

63 

„Ave Maria” w wersji Prizemana nie jest klasyczną adaptacją tekstu modlitwy maryjnej, 

lecz muzyczną medytacją inspirowaną jej duchowym charakterem. Cechą wyróżniającą utwór 

jest minimalistyczna, płynna linia melodyczna oraz delikatna, niemal przezroczysta aranżacja 

oparta na cichym tle elektronicznym, wzmacnianym przez instrumenty smyczkowe i harfowe 

harmonie. Głos solisty – jasny i krystaliczny – prowadzi narrację muzyczną z ogromną 

delikatnością, tworząc nastrój introspekcji i sakralnego wyciszenia. 

Utwór ten, choć utrzymany w duchu religijnym, przełamuje schematy tradycyjnej 

muzyki liturgicznej. Dzięki połączeniu technik klasycznych i współczesnych, „Ave Maria” 

Prizemana zyskuje charakter uniwersalnej modlitwy – ponadwyznaniowej i emocjonalnie 

inkluzywnej. Jest to przykład muzyki duchowej, która może przemawiać do szerokiego grona 

odbiorców niezależnie od ich kulturowego czy religijnego kontekstu. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   

 

64 

Rozdział III.  Analiza morfologiczna i wykonawcza kompozycji „Ave Maria” 

– Integracja analizy tekstu z praktyką wykonawczą w kontekście 

interpretacji wokalnej 

 

Tabela analizy tekstu utworu muzycznego, zawarta w niniejszym rozdziale, wraz z 

dystrybucją strukturalną oraz systemem kodowania, została opracowana w oparciu o 

szczegółową analizę morfologii muzycznej. Należy ją obowiązkowo przeglądać w powiązaniu 

z odpowiadającą jej tabelą. Autorka wprowadziła w tej tabeli dodatkowe identyfikatory 

numeryczne, które odpowiadają analizie tekstu, stanowiąc nowatorskie podejście do integracji 

analizy muzycznej z analizą tekstu utworu. Wybór tej innowacyjnej próby metodologicznej 

wynikał w dużej mierze z charakterystycznej powtarzalności tematycznej tekstu szesnastu 

omawianych kompozycji „Ave Maria”. 

Zastosowana metodologia analityczna pozwala na uchwycenie i porównanie 

indywidualnych strategii kompozytorów w zakresie przestrzennego rozmieszczenia elementów 

tekstowych w realizacji muzycznej, mimo oparcia na zbliżonym materiale tekstowo-

tematycznym. Takie podejście umożliwia wykonawcom precyzyjniejsze uchwycenie 

rozmieszczenia tekstu w strukturze muzycznej, co pozwala na głębsze wyrażenie emocji 

zawartych w pieśni dzięki lepszej synchronizacji elementów werbalnych i muzycznych. 

Opisany zintegrowany system analizy stanowi istotną podstawę metodologiczną dla praktyk 

wykonawczych realizowanych przez autorkę. 

W kontekście praktyki wykonawczej, stanowiącej ramy badawcze, autorka 

usystematyzowała trudności techniczne oraz kluczowe elementy artystyczne poszczególnych 

utworów wokalnych. Została podjęta nowa próba zaprezentowania treści w formie 

tabelarycznej, co ma na celu zwiększenie przejrzystości, uporządkowanie oraz wizualizację 

analizowanych zagadnień. Badania koncentrują się w szczególności na: wyzwaniach 

artykulacyjnych związanych z realizacją ozdobników, mechanizmach artykulacyjnych w 

różnych systemach językowych oraz regulacji natężenia ekspresji emocjonalnej. W części 

końcowej rozdziału zaprezentowana analiza techniki wokalnej niezbędnej dla interpretacji 

„Ave Maria” w kontekście sakralnym z akompaniamentem organów uwypukla wyjątkowość 

jej wymagań, wynikającą z połączenia świętości i funkcji liturgicznej, wysokich aspiracji 

artystycznych oraz specyfiki akustyki przestrzeni kościelnej. Eksponuje kluczowe techniki, 

których wzajemna synergia stanowi fundament udanego wykonania. 

 



   

 

65 

3.1. Johann Sebastian Bach/Charles Gounod 

 

Analiza tekstu: 

 

Część I ①Ave Maria, ②gratia plena, Dominus tecum.Benedicta tu③ in mulieribus, et 

benedictus fructus fructus ventris tui, Jesu. 

Część II ④Sancta Maria Sancta Maria Maria,⑤ ora pro nobis nobis peccatoribus, nunc et in 

hora in hora mortis nostrae. Amen! Amen! 

 

Tabela 2. Podział tekstu „Ave Maria” Johanna Sebastiana Bacha/Charlesa Gounoda 

 

Pierwsza część tekstu jest wyrazem pochwały. Druga część wyraża prośbę o wstawiennictwo. 

 

Analiza formalna: 

 Znaki przykluczowe: , łącznie 41 taktów, metrum ⁴⁄₄, forma AB z codą.  

Ambitus: d¹-h². Budowę formalną z podziałem na części przedstawia poniższa tabela.  

 

 

Tabela 3. Budowa formalna „Ave Maria” Johanna Sebastiana Bacha/Charlesa Gounoda 

 

 Jak już wspomniano, utwór dzieli się na dwie części: A i B z wstępem i codą. Części A 

i B łączy modulacja. Wstęp zaczyna się i kończy akordem tonicznym (G-dur), a pierwsze cztery 

takty części A w partii akompaniamentu są powtórzeniem wstępu. Część A rozpoczyna się 

wejściem linii melodycznej. Również rozpoczyna się ona i kończy akordem tonicznym G-dur 

w postaci zasadniczej. Ostatnia nuta tej części w partii wokalnej to tercja akordu tonicznego 

(h¹), poprzedzonego doskonałą kadencją (D7–T). Część B rozpoczyna się kontrastującym 

Część/ 

okres 

 A B 

Fraza Wstęp ①a ②b ③b’ ④d ⑤b’’ Coda 

Budowa 

fraz  

4 4 2+2+3 2+2+4 2+3 2+2+4+2+3 1 

Liczba 

taktów 

4 19 13 1 

Takty 4 5-23 24-40 41 

Tonacja G--------------------------------------D--a---G------------C---D----G---------G-C-G------------- 

Metrum ⁴⁄₄ 



   

 

66 

tematem w tonacji C-dur, a kończy się na akordzie tonicznym G-dur (postać zasadnicza). 

Ostatnia nuta w melodii to kwinta akordu tonicznego (d²). Przebieg harmoniczny w ostatnich 

taktach: D7-(D7) -S6
5-D

7-T (kadencja harmoniczna jest doskonała). Coda ma tylko jeden takt, 

nie zawiera tekstu i kończy się akordem tonicznym G-dur (z prymą w najniższym i najwyższym 

głosie).  

 Po drugie, część lub okres A można podzielić na trzy frazy (a, b, b’) o różnych motywach. 

Fraza a (takty 5-9) jest melodią tematu. Pierwsza i ostatnia nuta w melodii to tercja akordu 

tonicznego (h¹) i takim też akordem jest zharmonizowana w akompaniamencie. Rozwiązanie 

na tonikę poprzedzone jest dominantą w I przewrocie. Melodia i rytm frazy b wyraźnie różnią 

się od frazy a. Fraza ta kończy się modulacją do tonacji dominanty D-dur (postać zasadnicza), 

nuty ostatniego taktu w melodii to tercja i kwinta akordu tonicznego (fis¹,a¹), kadencja 

harmoniczn: D7-T; harmonia akompaniamentu frazy b’ zaczyna się od a-moll, rytm melodii 

frazy b naśladuje rytm melodii frazy b, ale melodia jest inna, takt 6 przed końcem powraca do 

G-dur i kończy się akordem tonicznym G-dur (T, zasadnicza), ostatnia nuta w melodii to tercja 

akordu tonicznego (h¹), kadencja harmoniczna: D7-T.  

Pierwsza część tekstu (pochwalna) odnosi się dokładnie do części A. 

Część lub okres B można podzielić na dwie frazy d i b’’. Fraza d zawiera nowe motywy, 

zaczyna od C-dur, przechodzi do D-dur, a w ostatnim takcie do G-dur. Kończy się na akordzie 

nonowym G-dur z noną małą bez prymy, w IV przewrocie – najniższym dźwiękiem jest nona 

akordu, co stanowi element kolorystyczny i strukturalnie otwarty. Fraza b’’ naśladuje rytm frazy 

b, ale melodia jest inna. W jej przebiegu występują modulacje, Rozwój harmoniczny w taktach 

34–41: patrz powyżej. 

Druga część tekstu (prośba o wstawiennictwo) odnosi się dokładnie do części B.

 Akompaniament utworu oparty jest na Preludium C-dur BWV 846 Johanna Sebastiana 

Bacha z pierwszego tomu Das Wohltemperierte Klavier, które zostało przez Charles’a Gounoda 

przetransponowane do tonacji G-dur. Faktura akompaniamentu charakteryzuje się obecnością 

rozłożonych akordów, których składniki prezentowane są kolejno w sposób melodyczny, 

zbliżony do techniki arpeggio. Warstwa muzyczna cechuje się lirycznym, płynnym charakterem, 

przywodzącym na myśl obraz falującej wody. Od taktu 21 zauważalne jest stopniowe obniżanie 

rejestru partii akompaniamentu, co wpływa na zmianę jej kolorytu brzmieniowego.  

 

 

 

 



   

 

67 

Przykłady nutowe: 

 

 

Takty 19-20 

 

 

Takty 17-24 

 

Podczas śpiewania należy zwrócić szczególną uwagę na następujące punkty: 

 

Łaciński tekst oryginalny  Międzynarodowy alfabet fonetyczny 

Ave Maria, gratia plena,  

Dominus tecum,  

benedicta tu in mulieribus,  

et benedictus fructus  

fructus ventris tui Jesu   

Sancta Maria Sancta Maria Maria,  

ora pro nobis nobis peccatoribus,  

nunc et in hora in hora mortis nostrae.  

Amen! Amen! 

/ˈa.ve maˈri.a ˈɡra.t͡ si.a ˈplɛ.na  

ˈdo.mi.nus ˈte.kum  

be.nɛˈdɪk.ta tu in muˈli.e.ri.bus  

et ˌbe.nɛˈdɪk.tus ˈfruk.tus  

ˈfruk.tus ˈvɛn.tris ˈtu.i ˈje.su  

ˈsaŋk.ta maˈri.a ˈsaŋk.ta maˈri.a ˈma.ri.a ˈo.ra 

pro ˈno.bis ˈno.bis pɛk.aˈto.ri.bus ˈnunk et in 

ˈo.ra in ˈo.ra ˈmɔr.tis ˈnos.trae 

ˈa.mɛn ˈa.mɛn/ 

 

Tabela 4. Tekst „Ave Maria” Johanna Sebastiana Bacha/Charlesa Gounoda  

 

Wymowa Łacina (zob. Tabela 4). Wykonanie utworu powinno opierać się na konsekwentnej i 

fonetycznie poprawnej wymowie tekstu łacińskiego, zgodnie z przyjętą transkrypcją. 

Szczególną uwagę należy zwrócić na artykulację głosek oraz zachowanie spójności 

fonetycznej, co wpływa zarówno na czytelność tekstu, jak i jego ekspresję. 

Znak 

chromatyczny 

 

 

W warstwie melodycznej występują chromatyzmy przygodne, takie jak ♯c² (takt 14) 

oraz ♭h¹ (takt 27, tzw. „takt Schwenckego”). Wykonawca powinien zwrócić 

szczególną uwagę na te zmiany wysokości dźwięku, ponieważ pełnią one funkcję 



   

 

68 

 wyrazową i kolorystyczną w strukturze frazy. Chromatyzmy te wymagają 

precyzyjnego intonacyjnie wykonania. Przykłady nutowe: 

                

                                         Takt 14                                                                                     Takt 27 

Melodia 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Linia melodyczna oparta jest w dużej mierze na wznoszących i opadających 

pochodych sekundowych oraz na powtarzających się wzorach rytmicznych. W 

interpretacji wokalnej należy zwrócić uwagę na wyrazistość konturów melodycznych 

oraz subtelne różnice w wysokości dźwięku pomiędzy sąsiadującymi nutami. 

Intonacyjna precyzja oraz odpowiednie frazowanie powinny uwzględniać także 

przebieg semantyczny tekstu – ton i znaczenie każdego zdania powinny być oddane w 

ekspresji wokalnej. 

Takty 9-12: e²-e¹-fis¹-g¹-a¹-h¹-a¹  -  d²-d¹-e¹-fis¹-g¹-a¹-g¹ 

 

 

 

Takty 13-14: g²-g¹-a¹-h¹-cis²-h¹-a¹-e¹ 

 

Takt 16: h¹-h¹-c²-d²                     Takt 18: a¹-a¹-h¹-c²                  Takt 20: g¹-g¹-a¹-h¹ 

           

Takt 21: c²-c²-d²-e²                       Takt 33: e²-e²-fis²-g² 

       



   

 

69 

 

 

 

 

Takty 29-30: a¹-a¹-g¹-fis¹- d²-h¹-g¹ 

 

 

Takty 31-32:c²-c²-h¹-a¹- a²-fis²-d² 

 

Oznaczenia 

dynamiki 

 

 

 

 

W partyturze zaznaczono wyraźne zmiany dynamiczne, szczególnie w taktach 26–29 

(początek części B, fraza d), gdzie występują oznaczenia: „cresc. – molto – f – p”, 

co tworzy wyraźny kontrast dynamiczny. Takie przejścia wymagają od wykonawcy 

elastycznej kontroli emisji głosu oraz wrażliwości na napięcia dramatyczne zawarte w 

tekście i muzyce. Przykłady nutowe: 

 

 

Takty 26-30 

Artykulacja 

 

 

 

 

 

 

 

W melodii pojawia się szereg łuków legato, wskazujących na konieczność wykonania 

danych fragmentów w sposób płynny i spójny: „ ” lub „  ”. Szczególna uwaga 

powinna zostać zwrócona na koordynację linii wokalnej z akompaniamentem, 

zwłaszcza na początku i końcu utworu. Jednolita artykulacja oraz odpowiednie 

kształtowanie fraz zapewniają stylistyczną integralność wykonania. Przykłady 

nutowe: 

 

Takty 5-8 

,  

Takty 39-42 

 

Tabela 5. Wskazówki wykonawcze do „Ave Maria” Johanna Sebastiana Bacha/Charlesa Gounoda  

 

 

 



   

 

70 

3.2. Luigi Cherubini 

 

Analiza tekstu: 

 

Część I ①Ave Ave Maria, ②gratia plena, Dominus tecum Dominus tecum. 

③Benedicta tu in mulieribus, ④et benedictus fructus ventris tui, Jesu Jesu fructus 

ventris tui Jesu. 

Część II ⑤Sancta Maria, Mater Dei, ⑥ora pro nobis peccatoribus,nunc et in hora mortis 

nostrae. 

⑦Sancta Sancta Maria , ⑧Mater Dei, ora pro nobis peccatoribus, nunc et in hora 

mortis nostrae. 

Coda ⑨Amen Amen A men. 

 

Tabela 6. Analiza tekstu „Ave Maria” Luigiego Cherubiniego 

 

Analiza formalna: 

 Znaki przykluczowe:   , łącznie 76 taktów, metrum ¾, forma AB ze wstępem, 

interludiami i codą. Ambitus: e¹-a². Budowę formalną z podziałem na części przedstawia 

poniższa tabela. 

 

   

Tabela 7. Budowa formalna „Ave Maria” Luigiego Cherubiniego 

 

Wstęp zaczyna się od F-dur, melodia jest głównym tematem części A. Wstęp kończy 

się na akordzie tonicznym F-dur poprzedzonym dominantą septymową (kadencja doskonała). 

Część  A  B  

Okres  α  β  γ α’  

Fraza Wstęp ① 

a 

② 

b 

Interl. ③ 

c 

④ 

d 

Interl. ⑤ 

e 

⑥ 

f 

⑦ 

a 

⑧ 

g 

Coda 

Budowa 

fraz  

1+2+3 

+2+4 

2+3 4+3 2 4 4+2+3 2 2+2 3+4 2+3 2+4

+3 

⑨2+2

+4 

2 

Liczba 

taktów 

12 12 2 13 2 11 14 10 

Takty 12 13-25 26-39 40-41 42-52 53-66 67-76 

Tonacja F----------------------------------------C---------------------a--------d-----F--------Ges-F----------------- 

Metrum ¾ 



   

 

71 

Część A zaczyna się od F-dur, moduluje do C-dur i kończy się na tymże akordzie, 

poprzedzonym dominantą septymową (kadencja doskonała). Między częściami A i B znajduje 

się interludium, w ostatniej ćwierci ostatniego taktu interludium przechodzi do tonacji a-moll, 

kończąc na akordzie E-dur septymowym (w postaci zasadniczej, bez kwinty). Część B zaczyna 

się od a-moll, przechodzi przez wiele modulacji, aby w zakończeniu wrócić do wyjściowej 

tonacji F-dur kadencją doskonałą. Podobną kadencję zawiera coda. 

 Podział tekstu na części odpowiada podziałowi modlitwy „Ave Maria”. 

 Część A można podzielić na dwa okresy: α i β z małym interludium pomiędzy. Okresy 

kontrastują ze sobą tematami. Okres α składa się z dwóch fraz: a i b. Fraza a zaczyna się od F-

dur i kończy się na tymże akordzie poprzedzonym dominantą septymową. Fraza b zawiera 

nowe motywy i również kończy się na akordzie tonicznym F-dur, poprzedzonym dominantą 

septymową. Małe interludium służy jako łącznik między okresami α i β. Kończy się na akordzie 

tonicznym F-dur, poprzedzonym dominantą septymową. Okres β składa się z dwóch fraz: c i d. 

Fraza c zawiera nowe motywy oraz modulację do C-dur. Kończy się na tymże akordzie 

poprzedzonym dominantą septymową. Fraza d również zawiera nowe motywy i kończy się pod 

względem harmonii w ten sam sposób. 

 Tekst okresu α to początek modlitwy („Ave Maria […] Dominus tecum”), a tekst okresu 

β to dalszy ciąg jej pierwszej części („Benedicta tu […] Jesus”). 

 Część B można podzielić na dwa okresy: γ i α’. Okres γ składa się z dwóch fraz: e i f. 

Fraza e przechodzi z C-dur do równoległej tonacji a-moll. Zawiera nowe motywy i kończy się 

na dominancie w tonacji a-moll – akordzie E-dur septymowym a-moll, tworząc kadencję 

zawieszoną. Fraza f moduluje ponownie, zaczynając od d-moll i kończąc na dominancie 

septymowej w tonacji F-dur – akordzie C-dur septymowym. Również tworzy to kadencję 

zawieszoną, a muzyka powraca do wyjściowej tonacji. Okres α’ składa się z dwóch fraz: a i g. 

Fraza a jest dokładnie taka sama, jak w okresie α; fraza g zawiera całkowicie nowy materiał, 

zaczynają się od Ges-dur, kończący się na akordzie tonicznym F-dur, poprzedzonym dominantą 

septymową. 

 Akompaniament utworu oparty jest zasadniczo na strukturach akordowych 

realizowanych zarówno w układzie harmonicznym (akordy grane jednocześnie), jak i w 

układzie arpeggiowanym (akordy rozłożone, w których poszczególne dźwięki brzmią kolejno).  

 

 

 

 



   

 

72 

Przykłady nutowe: 

 

                               

              Takt 13                             Takt 23                           Takt 28                    Takt 34                Takt 35                Takt 47  

 

Podczas śpiewania należy zwrócić szczególną uwagę na następujące punkty: 

 

Łaciński tekst oryginalny  Międzynarodowy alfabet fonetyczny 

Ave Ave Maria, gratia plena, 

Dominus tecum Dominus tecum. 

Benedicta tu in mulieribus 

et benedictus fructus ventris tui 

Jesu, Jesu fructus ventris tui, Jesu. 

Sancta Maria, Mater Dei, 

ora pro nobis peccatoribus, 

nunc et in hora mortis nostrae. 

Sancta Sancta Maria ,Mater Dei, 

ora pro nobis peccatoribus, 

nunc et in hora mortis nostrae. 

Amen Amen Amen. 

/ˈa.ve ˈa.ve maˈri.a ˈɡra.t͡ si.a ˈple.na 

ˈdo.mi.nus ˈte.kum ˈdo.mi.nus ˈte.kum  

be.neˈdik.ta tu in muˈli.e.ri.bus 

et be.neˈdik.tus ˈfruk.tus ˈven.tris tu.i  

ˈje.su ˈje.su ˈfruk.tus ˈven.tris tu.i ˈje.su  

ˈsan.ka maˈri.a ˈma.ter ˈde.i  

ˈo.ra pro ˈno.bis pek.kaˈto.ri.bus  

nuŋk et in ˈo.ra ˈmor.tis ˈnos.trae  

ˈsan.ka ˈsan.ka maˈri.aˈma.ter ˈde.i  

ˈo.ra pro ˈno.bis pek.kaˈto.ri.bus  

nuŋk et in ˈo.ra ˈmor.tis ˈnos.trae  

ˈa.men ˈa.men ˈa.men / 

 

Tabela 8. Tekst „Ave Maria” Luigiego Cherubiniego 

 

Wymowa  Łacina (zob. Tabela 8). Wykonanie utworu powinno opierać się na konsekwentnej 

i fonetycznie poprawnej wymowie tekstu łacińskiego, zgodnie z przyjętą 

transkrypcją. Szczególną uwagę należy zwrócić na artykulację głosek oraz 

zachowanie spójności fonetycznej, co wpływa zarówno na czytelność tekstu, jak i 

jego ekspresję.  

Znak 

chromatyczny 

 

 

 

 

W warstwie melodycznej występują przygodne znaki chromatyczne: ♮, ♯, ♭ – 

skoncentrowane głównie w okresie γ, w tym: dużo nut ♮h¹ (takty 27, 28, 31, 33, 

42, 43, 44, 45, 62, 68 i 72), ♯c² (takt 46), ♭a¹ (takt 51), ♭g² (takt 61), ♭d² (takt 61). 

Zmiany te pełnią funkcję kolorystyczną i wpływają na napięcie harmoniczne fraz. 

W interpretacji wykonawczej należy zwrócić szczególną uwagę na precyzyjne ich 

intonowanie oraz wyrazowość.  



   

 

73 

 

 

 

 

 

Przykłady nutowe: 

 

               

                     Takty 27-28                                        Takt 31                        Takt 33 

 

                                           Takty 42-46 

       

               Takt 51                                       Takty 61-62                                    Takt 68                        Takt 72 

Tekst 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

W pierwszej części utworu występują powtórzenia wyrazów i fraz tekstowych, 

takich jak: Ave, Dominus tecum, Jesu, fructus ventris tui Jesu. Należy 

interpretować je z odpowiednią ekspresją emocjonalną i wyrazistością 

artykulacyjną. 

 

W drugiej części tekst również się powtarza, przy czym fragment ④ „Sancta 

Sancta Maria” stanowi powrót do materiału muzycznego z ① „Ave Ave Maria, 

gratia”. W porównaniu do ③ „Sancta Sancta Maria”, jest to temat kontrastowy – 

wymaga więc zaakcentowania poczucia powrotu do znanego motywu. Przykłady 

nutowe:  

 

Tekst ①, takty 13-17 

 

Tekst ⑦, takty 53-57 

 

Końcowe Amen (takty 67–76) pojawia się w formie rozwiniętej, z bogatszą i 

bardziej zróżnicowaną melodią. Wymaga ono dokładnej koordynacji z 

akompaniamentem. Przykład nutowy: 

 

Takty 67-76 



   

 

74 

Powtarzające się fragmenty tekstu odzwierciedlają treści istotne dla kompozytora 

– wykonawca powinien je zaakcentować, uwypuklając ich znaczenie. 

Melodia 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Partia wokalna zawiera elementy faktury instrumentalnej – zwłaszcza liczne 

przednutki oraz tryle. Przykłady nutowe: 

 

 

Takty 22-24 

 

 

Takty 27-30 

 

 

Takty 42-45 

 

 

Takty 67-71 

Oznaczenia 

dynamiki, 

akcenty 

dynamiczne lub 

charakterystyczne 

Takt 13 (fraza a, część A): pp. Takt 42 (fraza e, część B): p. Takty 49–50: cresc. – 

f – dim. – pp, dźwięk najpierw stopniowo narasta, a następnie dynamika opada.  

Takty 60–61: cresc. – f – p, z szybkim kontrastem dynamicznym. Takt 61: znak 

akcentu „>” przy nucie f², wskazujący na wyraziste podkreślenie. W interpretacji 

należy dążyć do elastycznego operowania barwą i intensywnością głosu.  



   

 

75 

Przykład nutowy: 

 

    

                                                Takty 13-14                                                                Takty 42-43 

 

   

                                            Takty 49-52                                                                       Takty 60-61 

Ozdobnik 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

W utworze występuje wiele przednutek pojedynczych („ ”), m.in.: Takt 16: c² 

przed b¹, Takt 19: e² przed d², Takt 23: a¹ przed g¹, Takt 29: e² przed d², Takt 42: 

c² przed h¹, Takt 44: e² przed d² i c² przed h¹, Takt 56: c² przed h¹, Takt 65: a¹ przed 

g¹. Wszystkie przednutki należy wykonać lekko i krótko, poprzedzając nimi nutę 

główną, skracając wartość rytmiczną poprzedzającego dźwięku. Przykłady 

nutowe: 

           

                                   Takt 16                   Takt 19                      Takt 23                    Takt 29 

 

            

                                  Takt 42                    Takt 44                      Takt 56                  Takt 65 

 

Utwór zawiera również przednutki podwójne („ ”) (takty 27–28, 38–39, 69–70, 

73–74): a¹–b¹ przed c², c²–d² przed c², d²–e² przed f², f¹–g¹ przed f¹. 

Oraz tryle, oznaczone znakiem „tr” nad dźwiękami: h¹, d², e², g¹ – które należy 

wykonać płynnie, z efektem falowania. Przykłady nutowe: 

    

                                        Takty 27-28                                               Takty 38-39 

    

                                          Takty 69-70                                             Takty 73-74 



   

 

76 

Fermata 

 

 

 

W końcowym „Amen” (takt 73) występuje znak fermaty („ ”) nad dźwiękiem 

g¹. Czas jej trwania nie jest ściśle określony – zależy od interpretacji wykonawcy. 

Fermata umożliwia chwilowe zatrzymanie i pogłębienie ekspresji zakończenia. 

Przykład nutowy: 

 

Legato W partii wokalnej obecne są łuki legato ( „  ”lub „  ” ), szczególnie w 

końcowych fragmentach utworu (takty 67–76). Wskazują one na potrzebę 

płynnego, ekspresyjnego prowadzenia fraz i integracji linii melodycznej z 

akompaniamentem. Przykłady nutowe:  

 

 

Takty 67-76 

 

Tabela 9. Wskazówki wykonawcze do „Ave Maria” Luigiego Cherubiniego 

 

 

3.3. Franz Schubert 

 

Analiza tekstu: 

 

Część I 

 

 

①Ave Maria! Jungfrau mild, Erhöre einer Jungfrau Flehen, Aus diesem Felsen starr 

und wild. Soll mein Gebet zu dir hinwehen.  

②Wir schlafen sicher bis zum Morgen, Ob Menschen noch so grausam sind.  

O Jungfrau, sieh der Jungfrau Sorgen, O Mutter, hör’ein bittend Kind! Ave Maria! 

Część II ③Ave Maria! Unbefleckt! Wenn wir auf diesen Fels hinsinken Zum Schlaf, und uns 

dein Schutz bedeckt Wird weich der harte Fels uns dünken.  

④Du lächelst, Rosendüfte wehen In dieser dumpfen Felsenkluft, O Mutter, höre 

Kindes Flehen, O Jungfrau, eine Jungfrau ruft! Ave Maria! 

Część III ⑤Ave Maria! Reine Magd! Der Erde und der Luft Dämonen, Von deines Auges Huld 

verjagt, Sie können hier nicht bei uns wohnen！ 



   

 

77 

⑥Wir woll’n uns still dem Schicksal beugen, Da uns dein heil’ger Trost anweht; Der 

Jungfrau wolle hold dich neigen, Dem Kind, das für den Vater fleht. Ave Maria! 

 

Tabela 10. Podział tekstu „Ave Maria” Franza Schuberta 

 

Analiza formalna: 

 Znaki przykluczowe:  , łącznie 43 taktów, metrum ⁴⁄₄, forma zwrotkowa z codą. 

Ambitus: f¹-f². Budowę formalną z podziałem na części przedstawia poniższa tabela. 

 

 

Tabela 11. Budowa formalna „Ave Maria” Franza Schuberta” 

 

 Utwór można podzielić na trzy części ze względu na treść tekstu. Pierwsza część tekstu 

opowiada o dziewczynie, która zaczyna modlić się do Matki Boskiej. W drugiej części 

dziewczyna czuje, że Matka Boska przybyła do niej i ją pocieszyła, a w trzeciej części 

dziewczyna wybiera zaakceptowanie swojego losu i prosi Matkę Boską, aby powtórzyła jej 

modlitwy „Bogu Ojcu”. Melodia trzech części jest taka sama, tonacja to B-dur. 

 Okres A można podzielić na dwie frazy: a i b zgodnie z melodią. Fraza a (tekst ①③⑤) 

kończy się na dominancie w postaci zasadniczej z prymą w partii wokalnej. Fraza b (tekst 

②④⑥) kończy się na akordzie tonicznym w postaci zasadniczej, z prymą w najwyższym 

głosie, poprzedzonym dominantą septymową (kadencja doskonała). 

 Faktura akompaniamentu oparta jest głównie na rozłożonych strukturach akordowych, 

wykonywanych jako dwudźwięki w figuracji sekstolowej, co nadaje warstwie harmonicznej 

płynność i ruchliwość.  

 

Część/ 

Okres 

 A  A  A  

Fraza Wstęp ①a ②b Interl. ③a ④b Interl. ⑤a ⑥b Coda 

Budowa 

fraz  

2 6 6 1 6 6 1 6 6 3 

Liczba 

taktów 

2 12 1 12 1 12 3 

Takty 2 3-14 15 3-14 15 3-14 15-17 

Tonacja B 

Metrum ⁴⁄₄ 



   

 

78 

Przykład nutowy: 

 

 

Takty 1-4 

 

Podczas śpiewania należy zwrócić szczególną uwagę na następujące punkty: 

 

Niemiecki oryginał  Międzynarodowy alfabet fonetyczny 

Ave Maria! Jungfrau mild, Erhöre einer 

Jungfrau Flehen, Aus diesem Felsen starr  

und wild. Soll mein Gebet zu dir  

hinwehen. Wir schlafen sicher bis zum  

Morgen, Ob Menschen noch so grausam  

sind. O Jungfrau, sieh der Jungfrau  

Sorgen, O Mutter, hör’ein bittend Kind!  

Ave Maria! 

/ˈaːve ˈmaːri̯a  ˈjʊŋfraʊ̯ ˈmɪlt ˈɛɐ̯ˈhøːrə ˈaɪ̯nɐ  

ˈjʊŋfraʊ̯ ˈfleːən ˈaʊ̯s ˈdiːzəm ˈfɛlzn̩ ˈʃtar ˈʊnt  

ˈvɪlt  ˈzɔl ˈmaɪ̯n ˈɡəˈbeːt ˈtsuː ˈdiːɐ̯  

ˈhɪnveːən ˈviːɐ̯ ˈʃlaːfn̩ ˈzɪçɐ ˈbɪs ˈtsʊm  

ˈmɔrɡn̩  ˈɔp ˈmɛnʃən ˈnɔx ˈzoː ˈɡraʊ̯zaːm  

ˈzɪnt ˈoː ˈjʊŋfraʊ̯ ˈziː ˈdeːɐ ˈjʊŋfraʊ̯  

ˈzɔrɡn̩ ˈoː ˈmʊtɐ ˈhøːrˈaɪ̯n ˈbɪtn̩t ˈkɪnt  

ˈaːve ˈmaːri̯a /   

Ave Maria! Unbefleckt! Wenn wir auf  

diesen Fels hinsinken Zum Schlaf, und  

uns dein Schutz bedeckt Wird weich der  

harte Fels uns dünken. Du lächelst,  

Rosendüfte wehen In dieser dumpfen  

Felsenkluft, O Mutter, höre Kindes  

Flehen, O Jungfrau, eine Jungfrau ruft!  

Ave Maria! 

/ˈaːve ˈmaːri̯a ˈʊnbəflɛkt  ˈvɛn ˈviːɐ̯ ˈaʊ̯f  

ˈdiːzən ˈfɛls ˈhɪnˈzɪŋkn̩ ˈtsʊm ˈʃlaːf ˈʊnt 

ˈʊns ˈdaɪ̯n ˈʃʊts bəˈdɛkt ˈvɪrt ˈvaɪ̯ç ˈdeːɐ  

ˈhartə ˈfɛls ˈʊns ˈdʏŋkn̩ ˈduː ˈlɛçl̩st  

ˈʁoːzen̩dʏftə ˈveːən ˈɪn ˈdiːzɐ ˈdʊmpfən 

ˈfɛlzn̩ˌklʊft ˈoː ˈmʊtɐ ˈhøːrə ˈkɪndəs 

ˈfleːən ˈoː ˈjʊŋfraʊ̯ ˈaɪ̯nə ˈjʊŋfraʊ̯ ˈruːft  

ˈaːve ˈmaːri̯a /  

Ave Maria! Reine Magd! Der Erde  

und der Luft Dämonen, Von deines 

Auges Huld verjagt, Sie können hier  

nicht bei uns wohnen, Wir woll’n uns still 

dem Schicksal beugen, Da uns dein heil’ger 

Trost anweht; Der Jungfrau wolle hold dich 

neigen, Dem Kind,  

das für den Vater fleht. Ave Maria! 

/ˈaːve ˈmaːri̯a ˈraɪ̯nə ˈmaːkt ˈdeːɐ ˈeːɐ̯də  

ˈʊnt ˈdeːɐ ˈlʊft ˈdɛˈmoːnən ˈfɔn ˈdaɪ̯nəs   

ˈaʊ̯ɡəs ˈhʊlt ˈfɛɐ̯ˈjaːkt ˈziː ˈkœnən ˈhiːɐ̯ 

ˈnɪçt ˈbaɪ̯ ˈʊns ˈvoːnən ˈviːɐ̯ ˈvɔlˈn ˈʊns ˈʃtɪl 

ˈdeːm ˈʃɪkz̥aːl ˈbɔɪ̯ɡn̩ ˈdaː ˈʊns ˈdaɪ̯n ˈhaɪ̯lˈɡɐ 

ˈtroːst ˈanveːt ˈdeːɐ ˈjʊŋfraʊ̯ ˈvɔlə ˈhɔlt ˈdɪç 

ˈnaɪ̯ɡn̩ ˈdeːm ˈkɪnt  

ˈdas ˈfyːɐ̯ˈdeːn ˈfaːtɐ ˈfleːt ˈaːve ˈmaːri̯a/ 

 

Tabela 12. Tekst „Ave Maria” Franza Schuberta 

 



   

 

79 

Wymowa  Niemiecki (zob. Tabela 12). Wykonanie powinno być oparte na transkrypcji 

fonetycznej, zapewniającej konsekwentną i poprawną artykulację tekstu niemieckiego. 

Szczególną uwagę należy zwrócić na wyraźne brzmienie spółgłosek, które w języku 

niemieckim często decydują o przejrzystości przekazu oraz jego dramatyzmie. 

Znaki 

chromatyczne 

 

 

Melodia zawiera znaki chromatyczne o charakterze przygodnym („♮”, „♯”, „♭”): ♮e² (takt 

5), ♯c² (takt 6), ♮h¹ (takty 7, 9 i 10), ♭d² (takt 12). Ich zastosowanie wpływa na koloryt 

harmoniczny oraz subtelną modulacyjność. Należy zwrócić szczególną uwagę na ich 

precyzyjne intonowanie. Przykłady nutowe: 

 

 

Takty 5-7 

 

                                                                                        Takty 9-10 

 

                                 Takt 12 

Repetycje 

 

 

 

 

Między taktami 3 a 15 jest trzykrotna repetycja. Kolejność śpiewania: takty 1-15, 3-15, 

3-17. Przykłady nutowe: 

 

                         Takt 3                                                                          Takty 15-17 

Tekst 

 

 

 

 

Na początku i końcu wszystkich trzech zwrotek występuje „Ave Maria!”, co podkreśla 

wagę tego wyrażenia. Melodia „Ave Maria!” na początku i na końcu jest taka sama, 

jednak może zmieniać swój wyraz emocjonalny w zależności od inwencji wykonawcy. 

Przykłady nutowe: 

 

Takty 3-4 



   

 

80 

 

Takty 13-14 

Rytm 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Melodia i akompaniament opierają się na różnych schematach rytmicznych. Partia 

akompaniamentu opiera się na sekstolach przypadających na każdą ćwierćnutę. W partii 

wokalnej jedynie czasem występują triole i sekstole (szesnastkowe). Wymaga to od 

wykonawcy precyzyjnego zestrojenia rytmu frazy z fakturą towarzyszącą. Przykłady 

nutowe: 

 

Takty 6-8 

 

 

Takty 10-12 

Oznaczenia 

Dynamiki 

 

 

  

 

 

 

 

Dynamika w utworze jest starannie zaplanowana i bardzo zróżnicowana: W taktach 5–

6 (fraza a): cresc. – dim., co tworzy ekspresyjny łuk dynamiczny. W taktach 11–12 (fraza 

b): złożony ciąg zmian dynamicznych: cresc. – fp – dim. – pp – cresc. – dim., w tym 

nagłe przejście od forte do piano. W takcie 13: kolejna zmiana dynamiczna 

uzupełniająca formę zamknięcia. Wszystkie te elementy wymagają wrażliwości 

dynamicznej i umiejętności budowania napięcia. Przykład nutowy: 

 

Takty 5-6 

 



   

 

81 

 

Takty 11-13 

Ozdobniki 

 

 

 

 

 

W utworze występują przednutki pojedyncze („ ”), przednutki podwójne („ ”) oraz 

mordent („ ”): Takt 4: d²–c² przed b¹, takt 8: c²–b¹ przed a¹,takt 11: mordent górny – 

es²–d² na nucie d² (tworząc figurację: d²-es²-d²), takty 11 i 12: f² przed es² oraz d² przed 

c². Przednutki należy wykonać lekko, bez akcentu, skracając poprzedzającą wartość 

rytmiczną. Mordent natomiast powinien być wykonany szybko, z wyraźną artykulacją 

górnej sekundy i powrotem do dźwięku głównego. Przykłady nutowe: 

          

                   Takt 4                                                  Takt 8                                              Takt 11                        Takt 12 

Legato Szczególnie ważne jest płynne legato na początku i na końcu melodii, ponieważ wyraża 

ono temat utworu. Przykład nutowy:  

 

Takt 3 lub 13 

Uwaga: melodia trzech części jest dokładnie taka sama i powtarzalna, więc wybrano tylko dwie pierwsze 

części do wykonania i nagrania. 

 

Tabela 13. Wskazówki wykonawcze do „Ave Maria” Franza Schuberta 

 

 

3.4. Luis Baca Elorriaga 

 

Analiza tekstu:  

 

Część I ①Ave Maria, gratia plena, Ave Maria, Dominus tecum.  

②tu benedicta in mulieribus, et benedictus Jesu, fructus ventris tui; 

③Ave Maria, Dominus tecum. Ave Maria, gratia plena, 

④Ave Maria, gratia plena, Ave Maria, Dominus tecum. 



   

 

82 

Część II 

 

⑤Sancta Maria,Mater Dei, 

⑥Ora pronobis peccatoribus, Nunc et in hora in hora mortis nostrae. 

⑦Sancta Maria,Mater Dei, 

⑧Ora pronobis peccatoribus. 

Coda ⑨A men A men A men A men. A men A men A men A men. 

 

Tabela 14. Podział tekstu „Ave Maria” Luisa Bacy Elorriagi 

 

Analiza formalna: 

 Znaki przykluczowe:  , łącznie 123 taktów, metrum ¾, forma AB ze wstępem, 

interludiami i codą. Ambitus: d¹-a². Budowę formalną z podziałem na części przedstawia 

poniższa tabela. 

 

Tabela 15. Budowa formalna „Ave Maria” Luisa Bacy Elorriagi – część A 

 

 

Tabela 16. Budowa formalna „Ave Maria” Luisa Bacy Elorriagi – część B 

Część  A 

Okres  ①α  ②α’ ③β  ④α 

Fraza Wstęp a a’ Interl. a’’ a’’’ b b’ Interl. a a’ 

Budowa 

fraz  

7+9 2+2 2+3 2+2 2+2 2+5 2+2 2+3 1 2+2 2+3 

Liczba 

taktów 

16 9 4 11 9 1 9 

Takty 1-16 17-25 26-29 30-40 41-49 50 51-59 

Tonacja F------------d-F----------------------------------------d--------F--------------------------d-F----------- 

Metrum ¾ 

Część  B  

Okres  ⑤γ ⑥δ  ⑦γ ⑧δ’  

Fraza Interl. c c d e Interl. c c d e’ coda 

Budowa 

fraz  

4 4 4 4 2+2+4 4 4 4 4 6 ⑨ 

2+2+4+2+2+4 

2 

Liczba 

taktów 

4 8 12 4 8 10 18 

Takty 60-63 64-71 72-83 84-87 88-95 96-105 106-123 

Tonacja C------------------------d-----F----------C-------------------------d-------F------g--a--F--g--a--F------ 

Metrum ¾ 



   

 

83 

 Części A i B są ze sobą skontrastowane, rozdziela je modulujące interludium. Wstęp 

wykorzystuje materiał głównego tematu. Zaczyna się od F-dur, a kończy się na akordzie 

tonicznym F-dur poprzedzonym dominantą septymową. Część A kończy się akordem 

tonicznym F-dur z prymą w partii wokalnej (f1), poprzedzonym dominantą septymową 

(kadencja doskonała). Interludium zaczyna się od zmiany tonacji z F-dur na C-dur i kończy się 

akordem C-dur poprzedzonym dominantą septymową. Część B kończy się akordem tonicznym 

F-dur, z prymą (f1) w partii wokalnej, poprzedzonym dominantą septymową (kadencja 

doskonała). Coda zawiera wiele modulacji, jednak ostatecznie kończy się akordem tonicznym 

F-dur, poprzedzonym dominantą (kadencja doskonała).  

 Podział tekstu na części odpowiada podziałowi modlitwy. Coda zawiera wiele 

powtarzających się słów „Amen”.               

 Część A można podzielić na cztery okresy α, α’, β i α z interludium. Okres α składa się 

z dwóch fraz: a i a’. Fraza a zawiera główną melodię tematu. Zaczyna się na akordzie F-dur  

(w akompaniamencie), a kończy na akordzie A-dur septymowym (w III przewrocie, z kwintą 

w najwyższym głosie), tworząc kadencję zawieszoną. Pierwsze trzy takty frazy a’ naśladują 

rytm pierwszych trzech taktów frazy a, powracając do tonacji F-dur. Rozwija melodię tematu  

i kończy się na akordzie tonicznym F-dur, poprzedzonym dominantą septymową. Okresy α i α’ 

są oddzielone interludium. Okres α’ składa się z dwóch fraz: a” i a’’’. Fraza a” także naśladuje 

rytm frazy a i kończy się na akordzie tonicznym F-dur w postaci zasadniczej, z tercją w partii 

wokalnej, poprzedzonym dominantą septymową bez kwinty w postaci zasadniczej. Fraza a’’’ 

ma pierwszy takt taki sam, jak fraza a’’. Kończy się na akordzie tonicznym F-dur, 

poprzedzonym dominantą septymową bez kwinty w postaci zasadniczej. Istnieje modulacja 

pomiędzy okresami α’ i β, a tematy tych okresów są skontrastowane ze sobą. Okres β składa 

się z dwóch fraz: b i b’. Fraza b wprowadza nowe motywy, zaczyna się od d-moll i kończy się 

na tymże akordzie, poprzedzonym dominantą septymową. Początek frazy b’ naśladuje melodię 

z początku frazy b, powraca do tonacji F-dur i kończy się akordem tonicznym w tejże tonacji, 

poprzedzonym dominantą septymową. Pomiędzy okresem β a powrotem okresu α również 

znajduje się interludium. 

 Pierwszą część tekstu można podzielić na dwa zestawy: ①+② i ③+④. Pierwszy 

zestaw jest tożsamy z pierwszą częścią modlitwy „Ave Maria”. Drugi zestaw jest 

powtórzeniem wybranych słów z początku modlitwy (od „Ave Maria” do „Dominus tecum”). 

 Część B można podzielić na cztery okresy: γ, δ, γ, δ’. Okres γ składa się z dwóch fraz 

c. Fraza c wprowadza nowe motywy, zaczyna się od C-dur i kończy się również akordem C-

dur, poprzedzonym dominantą septymową; ta fraza występuje dwukrotnie, po czym następuje 



   

 

84 

powrót do tonacji zasadniczej (F-dur). Okres γ i δ są ze sobą kontrastujące, a okres δ składa się 

z dwóch fraz: d i e. Fraza d zawiera nowe motywy, zaczyna się od d-moll i kończący się na 

tymże akordzie, poprzedzonym dominantą septymową. Fraza e również wprowadza nowe 

motywy, tonacja powraca w niej do F-dur, a fraza ta kończy się właśnie tym akordem, 

poprzedzonym dominantą septymową. Pomiędzy okresem δ a powrotem okresu γ znajduje się 

interludium. Okres δ’ składa się z dwóch fraz: d i e’. Fraza d jest całkowitym powtórzeniem 

frazy d z okresu δ; początek frazy e’ jest taki sam, jak frazy e, pod względem harmonicznym 

kończy się też podobnie – na akordzie tonicznym F-dur, poprzedzoną dominantą septymową.

 Drugą część tekstu odpowiada drugiej części modlitwy „Ave Maria”, przy czym 

niektóre jej zwroty są powtarzane. 

Faktura akompaniamentu opiera się na przemiennym zastosowaniu akordów granych 

harmonicznie i arpeggiowanych, z wyraźnym zróżnicowaniem rytmicznym, w którym 

dominuje figura triolowa jako istotny element kształtujący puls i charakter warstwy 

towarzyszącej. Przykłady nutowe: 

 

                    

                                    Takt 1-2                                 Takt 9                         Takt 17                            Takt 41 

                  

                                    Takty 60-61                           Takt 64                          Takt 113                         Takt 114 

 

Podczas śpiewania należy zwrócić szczególną uwagę na następujące punkty: 

 

Łaciński tekst oryginalny  Międzynarodowy alfabet fonetyczny 

Ave Maria gratia plena Ave Maria 

Dominus tecum. tu benedicta  

in mulieribus et benedictus Jesu, 

fructus ventris tui, 

Ave Maria Dominus tecum  

Ave Maria Gratia plena 

/ˈa.ve maˈri.a ˈɡra.t͡ si.a ˈplɛ.na ˈa.ve maˈri.a  

ˈdɔ.mi.nus ˈte.kum tu be.neˈdɪk.ta  

in muˈli.e.ri.bus et be.neˈdɪk.tus ˈje.su  

ˈfruk.tus ˈvɛn.tris tu.i  

ˈa.ve maˈri.a ˈdɔ.mi.nus ˈte.kum  

ˈa.ve maˈri.a ˈɡra.t͡ si.a ˈplɛ.na  



   

 

85 

Ave Maria gratia plena 

Ave Maria Dominus tecum 

Sancta Maria,Mater Dei, 

Ora pronobis peccatoribus, 

Nunc et in hora in hora mortis nostrae 

Sancta Maria,Mater Dei, 

Ora pronobis peccatoribus 

A men A men A men A men. A men A men  

A men A men. 

ˈa.ve maˈri.a ˈɡra.t͡ si.a ˈplɛ.na  

ˈa.ve maˈri.a ˈdɔ.mi.nus ˈte.kum  

ˈsank.ta maˈri.a ˈma.tɛr ˈde.i  

ˈo.ra proˈno.bis pɛk.kaˈto.ri.bus  

ˈnunk et in ˈo.ra in ˈo.ra ˈmɔr.tis ˈnɔ.strae 

ˈsank.ta maˈri.a ˈma.tɛr ˈde.i  

ˈo.ra proˈno.bis pɛk.kaˈto.ri.bus  

ˈa.mɛn ˈa.mɛn ˈa.mɛn ˈa.mɛn ˈa.mɛn ˈa.mɛn 

ˈa.mɛn ˈa.mɛn/ 

 

Tabela 17. Wymowa tekstu „Ave Maria” Luisa Bacy Elorriagi 

 

Wymowa    Łacina (zob. Tabela 17). Wykonanie utworu powinno opierać się na 

konsekwentnej i fonetycznie poprawnej wymowie tekstu łacińskiego, zgodnie z 

przyjętą transkrypcją. Szczególną uwagę należy zwrócić na artykulację głosek 

oraz zachowanie spójności fonetycznej, co wpływa zarówno na czytelność 

tekstu, jak i jego ekspresję. 

Znak 

chromatyczny 

 

 

 

 

 

W melodii zawarte są znaki przygodne: ♯c² (takt 42) i ♮h¹ (takty 64, 65, 68, 69, 

88, 89, 92 i 93 w okresie γ), które wzbogacają harmonię i nadają koloryt 

charakterystyczny dla okresu γ, poprawna intonacja tych dźwięków jest istotna 

dla zachowania spójności harmonicznej. Przykłady nutowe: 

 

       

                 Takt 42                                   Takty 64-65, 88-89                                  Takty 68-69, 92-93                                                     

Tekst 

 

 

 

 

Najczęściej powtarzanymi fragmentami tekstu w część I (części A) są: „Ave 

Maria, gratia plena”, „Ave Maria, Dominus tecum”. Tekst oznaczony jako ④ 

jest identyczny z tekstem ①, a ich opracowanie muzyczne również jest tożsame, 

co podkreśla spójność formalną i retoryczną utworu. Przykłady nutowe: 

 

 

Takty 17-25 

 



   

 

86 

 

 

Takty 51-59 

 

W części B, tekst „Sancta Maria, Mater Dei, Ora pro nobis” pojawia się 

dwukrotnie (⑤⑥ i ⑦⑧), przy zachowaniu tej samej melodii. Przykłady 

nutowe: 

 

 

 

 

Takty 64-75 

 

 

 

 

Takty 88-99 

Długość  Utwór liczy 123 takty, co czyni go stosunkowo długim. Należy odpowiednio 

zaplanować rozłożenie napięcia emocjonalnego i dbać o różnicowanie 

wyrazowe w powtarzających się fragmentach, aby uniknąć monotonii. 

Oznaczenia 

dynamiki i tempa, 

fermaty 

 

 

 

W części A (takty 17, 19, 21, 23, 47, 51, 53, 55) występują oznaczenia cresc., 

sygnalizujące stopniowe narastanie dynamiki. Takt 47: „Calando” (łączące 

cechy ritardando i diminuendo) – jednoczesne zwalnianie tempa i ściszanie 

dźwięku, takt 48: fermata („ ”) nad nutą e² – dźwięk należy przedłużyć 

zgodnie z intencją wykonawczą, takt 49: „1° Tempo” (tempo primo) – powrót 

do tempa początkowego (repryza α).  



   

 

87 

 

 

 

 

 

 

 

Przykłady nutowe:  

 

 

Takty 16-25 

 

 

 

Takty 47-56 

 

W części B (γ), pojawiają się kolejne oznaczenia: „in Tempo” (takty 64 i 88) – 

powrót do pierwotnego tempa, crescendo (takt 76), ritard. (ritardando – 

spowolnić) (takt 78), rall. (rallentando – stopniowo zwolnić) (takty 80, 100), 

graficzne crescendo („ ”) (takt 100), „smorzando” (dosłownie „zamieranie”) 

(takt 102) – szybkie zaniknięcie dźwięku. Przykłady nutowe: 

 

              

                                               Takt 64                                    Takt 88 

 

 

Takty 76-77 

 

 

Takty 78-83 

 

 

Takty 100-103 



   

 

88 

W takcie 110 i 118 (coda) pojawiają się chwilowe zmiany tempa – oznaczenia 

rall., wymagające naturalnego zwolnienia frazy. Przykłady nutowe: 

 

       

                            Takt 110                                                                            Takt 118 

Ozdobnik 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Utwór zawiera przednutki i ozdobniki melodyczne:  

Takty 32 i 104: przednutki krótkie („ ”) – dodane nuty: f²–e² przed d², c²–b¹ 

przed a¹. Przykłady nutowe: 

        

                                                   Takt 32                                                 Takt 104 

 

Takt 38: obieg („ ”) – figuracja b¹–a¹–g¹–a¹ wpleciona między nuty a¹–b¹, 

tworząc: a¹-b¹-a¹-g¹-a¹-b¹. Przykład nutowy: 

 

Takty 38-39 

 

Wszystkie ozdobniki powinny być wykonane lekko, rytmicznie precyzyjnie, bez spowalniania 

głównego pulsu. 

Oznaczenia 

artykulacyjne 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

Akcenty dynamiczne lub charakterystyczne 

 

W takcie 74 partytury znajduje się znak akcentu: „>” nad nutą f² – wymaga 

podkreślenia dźwięku. Przykład nutowy: 

 

 

W części końcowej znajdują się znaki marcato w taktach 75, 106, 108, 114 i 

116: „ ”– oznaczają silny, wyraźny akcent, odpowiednio nad nutami d², d², e², 

d² i e². Marcato powinno być krótkie i energiczne, z zachowaniem spójności 

rytmicznej.  



   

 

89 

 

 

Przykłady nutowe: 

 

   

                              Takty 75-76                                                 Takty 106-107 

 

   

                         Takty 108-109                                                                Takty 114-116 

Legato 

 

Wielokrotnie występują łuki legato, oznaczające płynne łączenie dźwięków – 

szczególnie przy liniach melodycznych obejmujących kilka nut na jedną sylabę. 

Wykonawca powinien zwracać uwagę na ciągłość frazy i muzyczną spójność 

linii wokalnej. 

Terminologia emocjonalna 

 

Takt 17: „molto espressivo” – wykonanie pełne ekspresji, nacechowane 

emocjonalnie. Przykład nutowy: 

 

Takty 17-18 

 

Takty 72 i 96: „affettuoso” – z uczuciem, łagodnie i ciepło, ale nie bez energii. 

Przykłady nutowe: 

                  

                                          Takt 72                                                                      Takt 96 

 

Takt 78: „dolcissimo” – bardzo słodko i miękko, połączone z „ritard.”. 

Przykład nutowy: 

 

Takty 78-60 

 

Tabela 18. Wskazówki wykonawcze do „Ave Maria” Luisa Bacy Elorriagi 



   

 

90 

3.5. Harrison Millard 

 

Analiza tekstu: 

 

Część I ①Ave Maria, gratia plena, Ave Maria, gratia plena, ② Dominus tecum Dominus 

tecum Dominus tecum. Benedicta tu benedicta tu in mulieribus; 

③benedictus benedictus  

④benedictus fructus ventris benedictus fructus ventris 

⑤ fructus ventris ventris tui fructus ventris ventris tui, 

⑥Jesu Jesu Jesu Jesu Jesu. 

Część II ⑦Sancta Sancta Maria, Mater Dei, Mater Dei, Sancta Sancta Maria, Ora pro nobis; 

⑧Nunc et in hora mortis nostrae, Nunc et in hora mortis nostrae. 

Część III ⑨Ave Maria, ora pro nobis, Ave Maria, ora pro nobis. Amen  Amen; 

⑩ Ave Maria, ora pro nobis ora pro nobis. Amen Amen! 

Coda ⑪Amen! Amen! Ah! Amen! 

 

Tabela 19. Podział tekstu „Ave Maria” Harrisona Millarda na poszczególne części 

 

Analiza formalna: 

 Znaki przykluczowe:   (takty 1-50 i 67-92) oraz   (takty 51-66), w sumie 92 

taktów, metrum ⁴⁄₄, forma AB ze wstępem, interludium kodą. Ambitus: c¹-a². Budowę formalną 

z podziałem na części przedstawia poniższa tabela. 

 

 

Tabela 20. Budowa formalna „Ave Maria” Harrisona Millarda, część A 

Część  A 

Okres  α  β 

Fraza Wstęp ①a ②a’ Interl. ③b ④c ⑤c’ ⑥d 

Budowa 

fraz  

6 4+4 2+2+7 5 2+2 2+2 2+2 1+1+4 

Liczba 

taktów 

6 19 5 18 

 

Takty 6 7-25 26-30 31-48 

Tonacja f----------------------------F--------------d-C-d---------F-d-F-d-F-d-C--F--------g-f-a-C-F--- 

Metrum ⁴⁄₄ 



   

 

91 

 

Tabela 21. Budowa formalna „Ave Maria” Harrisona Millarda, część B 

 

 Wstęp zaczyna się od f-moll i kończy na akordzie tonicznym f-moll (z tercją  

w partii wokalnej i najwyższym głosie akompaniamentu), poprzedzonym dominantą 

septymową (kadencja doskonała). Część A rozpoczyna się od f-moll i składa się z dwóch 

okresów. Kończy się na akordzie F-dur poprzedzonym wtrąconą dominantą septymową 

(kadencja doskonała). Pomiędzy częściami A i B znajduje się kontrastujące interludium. 

Rozpoczyna się ono od As-dur (choć znaki przykluczowe nie uległy jeszcze zmianie) i kończy 

na akordzie Es-dur septymowym, tworząc kadencję zawieszoną, przygotowującą do 

wprowadzenia części B. Część B rozpoczyna się od zmiany znaków przykluczowych (cztery 

bemole) i nowego tematu, ale jeszcze w jej trakcie powraca się do oryginalnych znaków 

przykluczowych (jeden bemol) i wykorzystania tematu pierwotnego (z nowym materiałem 

dodanym później). Część ta kończy się na akordzie tonicznym F-dur, poprzedzonym dominantą 

septymową (kadencja doskonała). Koda także zawiera kadencję doskonałą i kończy się na 

akordzie tonicznym F-dur (z tercją w najwyższym głosie akompaniamentu). 

 Pierwsza i druga część tekstu pochodzi z pierwszej, a druga i trzecia część – z drugiej 

części modlitwy. Coda ma tekst „Amen! Amen! Ah! Amen!”. Wielokrotne powtórzenie 

podkreśla znaczenie tego słowa.  

  Część A można podzielić na dwa okresy: α i β, skontrastowane tematycznie, między 

którymi znajduje się interludium. Okres α składa się z dwóch fraz: a i a’. Fraza a zawiera 

melodię tematu. Zaczyna się na f-moll i kończy także na akordzie tonicznym f-moll 

poprzedzonym dominantą septymową. Początek frazy a’ powtarza rytm frazy a, ale melodia  

i tonacja są inne. Fraza ta rozpoczyna się od F-dur, zaś na końcu przechodzi do C-dur i kończy 

się właśnie takim akordem, poprzedzonym wtrąconą dominantą septymową. Pomiędzy 

Część  B  

Okres  γ α’  

Fraza Inter. ⑦e ⑧f ⑨a’’ ⑩g Coda 

Budowa 

fraz  

 

 

4+4 4+4 4+4+2+2 4+4 ⑪ 

2+3 

+1 

Liczba 

taktów 

2 16 20 6 

Takty 49-50 51-66 67-86 87-92 

Tonacja As------c-As-c-As-c-As-------f----------------------F---------C-F----C-F------------------------ 

Metrum ⁴⁄₄ 



   

 

92 

okresami α i β znajduje się interludium. Jego pierwsze trzy takty są w tonacji d-moll, a ostatni 

takt powraca do tonacji F-dur akordem C-dur septymowym. Okres β wprowadza nowe motywy 

i składa się z czterech fraz: b, c, c’ i d. Fraza b także wprowadza nowe motywy, zaczyna się od 

F-dur, a akompaniament w jej trakcie chwilowo moduluje. Fraza ta kończy się na akordzie C-

dur septymowym w III przewrocie. Fraza jest czterotaktowa (struktura 2+2) i charakteryzuje 

się powtórzeniami tekstowymi (benedictus benedictus) i melodycznymi. Fraza c wprowadza 

także inne motywy. Zaczyna się od F-dur, następnie przechodzi bezpośrednio do d-moll,  

a w dwóch ostatnich taktach do C-dur. kończy się akordem C-dur poprzedzonym wtrąconą 

dominantą septymową. Podobnie jak fraza b ma strukturę 2+2 i charakteryzuje się 

powtórzeniami tekstu „benedictus fructus ventris benedictus fructus ventris” oraz 

interwałowych relacji wewnątrz melodii. Początek frazy c’ naśladuje rytm frazy c, ale melodia 

jest inna. Fraza ta zaczyna się od F-dur i kończy się na akordzie tonicznym F-dur (z tercją  

w partii wokalnej i najwyższym głosie akompaniamentu), poprzedzonym dominantą 

septymową; Struktura frazy c’ to 2+2, w tekście powtarzają się „fructus ventris ventris tui 

fructus ventris ventris tui”. Fraza d zawiera nowe motywy, a harmonia akompaniamentu  

wprowadza wiele modulacj. Kończy się pod względem harmonicznym tak samo, jak fraza c’. 

Ma charakter małej cody, a jej tekst to „Jesu Jesu Jesu Jesu Jesu”, powtórzony 5 razy. Natężenie 

emocjonalne i wysokość dźwięku wzrastają, a następnie osiągają szczyt. Najwyższa nuta to 

„a²”, a końcowa to „f¹”, zharmonizowane akordem tonicznym. 

 Część B można podzielić na dwa okresy: γ i α’. Okres γ wprowadza nowy temat, nowe 

znaki przykluczowe i nową tonację, a składają się na niego dwie frazy: e i f. Fraza e ma nowe 

motywy. Zaczyna się od As-dur, lecz przechodzi wiele modulacji, ostatecznie kończąc się na 

akordzie c-moll, poprzedzonym dominantą septymową. Struktura frazy e to 4+4, a początek 

tekstu i melodii powtarza „Sancta Sancta Maria, Mater Dei, Mater Dei” i „Sancta Sancta Maria, 

Ora pro nobis”. Fraza f zawiera nowe motywy. Zaczyna się od As-dur, ale w trakcie przechodzi 

do tonacji f-moll. Kończy się na akordzie C-dur, poprzedzonym akordem b-moll. Jest to 

kadencja zawieszona, która doprowadza do okresu α’. Struktura frazy f to 4+4. Jej tekst 

powtarza „Nunc et in hora mortis nostrae, Nunc et in hora mortis nostrae”. Rytm także 

zasadniczo się powtarza. 

 Okres α’ jest powtarzającym się okresem, znaki przykluczowe wracają do jednego 

bemola, składa się z dwóch fraz a’’g. Melodia pierwszych 8 taktów frazy a'' jest w zasadzie taka 

sama jak melodia frazy a, z wyjątkiem taktu 4, który odpowiada podkreślonej części tekstu 

„Ave Maria, ora pro nobis, Ave Maria, ora pro nobis.  Amen Amen”, tonacja jest taka sama, 

zaczynając od f-moll, fraza a'' również dodaje nową melodię „Amen Amen”, a tonacja 



   

 

93 

zmieniana jest na F-dur, kończąca się na akordzie tonicznym F-dur, kadencja harmoniczna: D7-

T; Fraza g zawiera nowe motywy, a harmonia akompaniamentu zaczyna się od C-dur,  

z wieloma zmianami tonacji w środku, by ostatecznie skończyć się na akordzie tonicznym F-

dur, poprzedzonym dominantą septymową. Fraza g powtarza tekst frazy a, pomijając drugie 

„Ave Maria”. Jej struktura to 4+4. Początek melodii jest powtarzany na podkreślonej części 

tekstu: „Ave Maria, ora pro nobis ora pro nobis. Amen Amen!”. 

 Akompaniament utworu opiera się głównie na zastosowaniu akordów wykonywanych 

zarówno w układzie harmonicznym, jak i rozłożonym, z dodatkowymi elementami w postaci 

arpeggiów, krótkiej artykulacji staccato oraz opadających sekwencji gamowych, co nadaje 

warstwie towarzyszącej większą różnorodność brzmieniową i ruchliwość. Przykłady nutowe:

  

                    

                        Takty 7-8                               Takty 15-16         Takt 24             Takt 26 

 

Takty 31-32 

 

Podczas śpiewania należy zwrócić szczególną uwagę na następujące punkty: 

 

Łaciński tekst oryginalny  Międzynarodowy alfabet fonetyczny 

Ave Maria, gratia plena, Ave Maria,  

gratia plena, Dominus tecum,  

Dominus tecum, Dominus tecum,  

benedicta tu benedicta tu in mulieribus, 

benedictus benedictus benedictus  

fructus ventris benedictus  

fructus ventris fructus ventris ventris tui  

fructus ventris ventris tui  

/ˈa.ve ma.ˈri.a ˈɡra.t͡ si.a ˈplɛ.naˈa.ve ma.ˈri.a  

ˈɡra.t͡ si.a ˈplɛ.na ˈdɔ.mi.nus ˈte.kum  

ˈdɔ.mi.nus ˈte.kum ˈdɔ.mi.nus ˈte.kum  

be.nɛ.ˈdɪk.ta tu be.nɛ.ˈdɪk.ta tu in mu.ˈli.e.ri.bus 

be.nɛ.ˈdɪk.tus be.nɛ.ˈdɪk.tus be.nɛ.ˈdɪk.tus  

ˈfruk.tus ˈvɛn.tris be.nɛ.ˈdɪk.tus  

ˈfruk.tus ˈvɛn.tris ˈfruk.tus ˈvɛn.tris ˈvɛn.tris ˈtu.i 

ˈfruk.tus ˈvɛn.tris ˈvɛn.tris ˈtu.i  



   

 

94 

Jesu Jesu Jesu Jesu Jesu. 

Sancta Sancta Maria Mater Dei  

Sancta Sancta Maria ora pro nobis  

nunc et in hora mortis nostrae,  

nunc et in hora mortis nostrae. 

Ave Maria ora pro nobis  

Ave Maria ora pro nobis Amen. Amen.   

Ave Maria ora pro nobis ora pro nobis  

Amen Amen Amen Amen Ah! Amen. 

ˈje.su ˈje.su ˈje.su ˈje.su ˈje.su.  

ˈsæŋk.ta ˈsæŋk.ta ma.ˈri.a ˈma.tɛr ˈde.i  

ˈsæŋk.ta ˈsæŋk.ta ma.ˈri.a ˈo.ra pro ˈno.bis  

nʊŋk ɛt in ˈho.ra ˈmɔr.tis ˈno.stræ,  

nʊŋk ɛt in ˈho.ra ˈmɔr.tis ˈno.stræ.  

ˈa.ve ma.ˈri.a ˈo.ra pro ˈno.bis  

ˈa.ve ma.ˈri.a ˈo.ra pro ˈno.bis ˈa.mɛn. ˈa.mɛn.  

ˈa.ve ma.ˈri.a ˈo.ra pro ˈno.bis ˈo.ra pro ˈno.bis  

ˈa.mɛn ˈa.mɛn ˈa.mɛn ˈa.mɛn ˈa.h! ˈa.mɛn/ 

 

Tabela 22. Wymowa tekstu „Ave Maria” Harrisona Millarda 

 

Wymowa    Łacina (zob. Tabela 22). Wykonanie utworu powinno opierać się na 

konsekwentnej i fonetycznie poprawnej wymowie tekstu łacińskiego, zgodnie z 

przyjętą transkrypcją. Szczególną uwagę należy zwrócić na artykulację głosek 

oraz zachowanie spójności fonetycznej, co wpływa zarówno na czytelność tekstu, 

jak i jego ekspresję. 

Znaki 

przykluczowe 

W taktach 1-50 i 67-92 – jeden bemol, oznaczony jako:   . 

W taktach 51-66 – cztery bemole, oznaczone jako:  . 

Znaki 

chromatyczne 

 

 

 

 

 

 

 

W melodii pojawiają się liczne znaki przygodne: ♮, ♯ i ♭, m.in. ♭a¹ (takty 7, 9, 11, 

12, 67, 69, 71, 72), ♮h¹ (15, 24, 89), ♮d² (51, 55, 57), ♭e² i ♭d² (70), ♯g¹ (89). 

Przykłady nutowe:  

Znaki przykluczowe:  

        

             Takt 7                     Takt 9                            Takty 11-12                             Takt 15                 Takt 24 

 

  

 Takt 67                                  Takty 69-72                                                                  Takt 89 

 

Znaki przykluczowe:  

         

                 Takt 51                                      Takt 55                                     Takt 57 

Melodia  

 

Pieśń jest stosunkowo rozbudowana — liczy łącznie 92 takty — dlatego istotne 

jest odpowiednie rozłożenie napięcia emocjonalnego w trakcie wykonania.  



   

 

95 

W części B (okres γ) tempo ulega przyspieszeniu, po czym w okresie α’ następuje 

powrót do tempa pierwotnego i ponowne nawiązanie do tematu głównego.  

Warto zwrócić szczególną uwagę na rytm triolowy, który pojawia się w takcie 12 

(fraza a’) oraz w takcie 72 (fraza a”). W obu przypadkach ma on charakter 

ekspresyjny i stanowi istotny element frazowania. Przykłady nutowe: 

               

                                                             Takt 12                                    Takt 72 

 

Na końcu utworu, w takcie 87, znajduje się symbol fermaty: „ ”. Podczas jego 

wykonywania należy zwrócić szczególną uwagę na zatrzymanie frazy oraz 

synchronizację z akompaniamentem. W takcie 89 pojawia się oznaczenie „a 

piacere”, które daje wykonawcy swobodę rytmiczną — zwłaszcza w 

kadencyjnych fragmentach. Oznacza to, że śpiewający może interpretować rytm 

dowolnie, zgodnie z własnym wyczuciem muzycznym. Przedostatnia nuta 

melodii (e²) opatrzona jest zarówno fermatą, jak i oznaczeniem trylem („ ” i 

„tr”), co wskazuje na konieczność wykonania efektownego zakończenia z 

wyraźną ozdobą dźwiękową. Przykład partytury: 

 

Takty 87-91 

Oznaczenia 

dynamiki i tempa, 

terminologia 

emocjonalna 

 

 

 

 

 

 

Na początku okresu α, w takcie 7 znajdują się oznaczenia mf i con molto espress., 

wskazujące na potrzebę umiarkowanej głośności i silnej ekspresji. Takty 9-10 

mają zmiany dynamiki: „cresc. – sfz – dim.”. Sfz (sforzando) wskazuje na nagłe, 

silne zaakcentowanie dźwięku — intensywniejsze niż zwykły akcent („>”), gdyż 

oprócz głośności zwiększa się także napięcie muzyczne. Takt 12 ma znak akcentu: 

„>”, nad nutą „g¹” podkreśl. Takt 13 zawiera zmiany dynamiki: „cresc. - dim.”. 

Głos najpierw stopniowo się wzmaga, a potem stopniowo słabnie. W takcie 17 

znowu ma miejsce crescendo, a takt 18 ma znak akcentu nad nutą e2. Na początku 

okresu β, w takcie 31 znajduje się oznaczenie cantabile. To włoski termin 

muzyczny, oznaczający „śpiewnie” – z emocjonalnym efektem lirycznym. 



   

 

96 

Ponieważ jest zapisany na początku okresu β, odnosi się do całego tego okresu. 

W takcie 45 znajduje się cresc., a w takcie 47 – znak akcentu („>”) nad dźwiękiem 

d², który należy wyraźnie podkreślić. Przykłady nutowe: 

 

Takty 7-14 

 

      

                                Takty 17-18                                                                  Takty 31-32              

                                      

  

Takty 45-48 

 

Na początku okresu γ, w takcie 59 pojawia się francuskie oznaczenie tempa 

pressez, wskazujące na przyspieszenie tempa – warto zwrócić uwagę na zmianę 

energii w tym fragmencie. Przykład nutowy: 

 

Takty 59-66 

 

Na początku okresu α’, nad taktami 67-68, widnieje oznaczenie con espress., 

wymagające emocjonalnego wykonania – analogicznie jak w okresie α. Takty 69-

72 mają zmiany dynamiki: cresc. - dim. - dim. - dim., a więc po krótkim 

crescendzie następuje dłuższe diminuendo. W takcie 74 występuje najpierw 

cresc., a później dim., co podkreśla falowanie ekspresji dynamicznej. Przykład 

nutowy: 

 

Takty 67-75 

 

W takcie 87 (coda) znajdują się zmiany dynamiki cresc. W następnym takcie nad 

dźwiękiem f² znajduje się znak akcentu: „>”.Przykład nutowy: 

 

Takty 87-88 



   

 

97 

Ozdobniki 

i fermaty 

 

 

 

 

 

 

W takcie 70 znajduje się podwójna przednutka krótka. Należy dodać nuty es²-des² 

przed nutą c², zwracając uwagę na rytm i intonację. Przykład nutowy: 

 

Takty 69-70 

 

Takt 66 ma znak fermaty („ ”) nad pauzą ćwierćnutową („ ”). Jest to koniec 

okresu γ, po bicie modyfikującym następuje początek okresu α’, a znaki 

przykluczowe powracają do tonacji wyjściowej. Przykład nutowy: 

 

Takty 66-67 

 

Fermaty występują także w taktach 84, 85, 87 i 89 nad pauzą ćwierćnutową (takt 

87) i nutami d², c² i e². Podczas wydłużania nut należy zwrócić uwagę na 

współpracę z akompaniamentem, W taktach 85 i 89 występują znaki ozdobnika tr 

odpowiednio nad nutami c² i e². Przykład nutowy: 

 

Takty 84-92 

Akcenty 

dynamiczne  

lub 

charakterystyczne 

W taktach 12, 16, 18, 20, 21, 47, 80, 81, 84, 88, 89 znajdują się znaki akcentu 

(„>”). Należy podkreślić odpowiednio nuty g¹, d², e², d², c²-b¹, d², d², d², d²-c², f², 

b¹-c²-d². Przykłady nutowe: 

         

Takt 12     Takt 16          Takt 18        Takt 20       Takt 21         Takt 47     Takty 80-81    Takt 84 Takt 88 Takt 89 

Legato 

 

 

 

W melodii zawarta jest pewna liczbę łuków legato: „ ” lub „ ”, szczególnie 

w końcowej części i w połączeniu z ozdobnikami. Przykład nutowy: 

 

Takty 87-92 

 

Tabela 23. Wskazówki wykonawcze do „Ave Maria” Harrisona Millarda 

 

 



   

 

98 

3.6. Camille Saint-Saëns 

 

Analiza tekstu: 

 

Część I ①Ave Maria, gratia plena, Ave Maria, Dominus tecum, ②Benedicta tu in mulieribus, 

et benedictus fructus ventris tui Jesu; 

Część II ③Sancta Maria, Mater Dei, ora pro nobis;④ ora pro nobis peccatoribus, nunc et in 

hora mortis nostrae. mortis nostrae; 

Część III ⑤Ora pro nobis ora pro nobis, nunc et in hora et in hora mortis nostrae. 

⑥ora pro nobis⑦ora pro nobis. 

 

Tabela 24. Podział tekstu „Ave Maria” Camille’a Saint-Saënsa 

 

Analiza formalna: 

 Znaki przykluczowe: , łącznie 72 takty, metrum ²⁄₄, trzyczęściowa forma ABA’ z 

jednotaktowym wstępem i interludium. Ambitus: e¹-g². Budowę formalną z podziałem na części 

przedstawia poniższa tabela. 

 

 

Tabela 25. Budowa formalna „Ave Maria” Camille’a Saint-Saënsa 

 

 Części A i B są skontrastowane ze sobą pod względem tematycznym. Rozdziela je 

modulujące interludium. Część A’ jest wariantowym powtórzeniem części A. Wstęp ma tylko 

jeden takt i zharmonizowany jest akordem tonicznym A-dur. Część A zawiera główny temat  

i chwilową modulację. Kończy się akordem tonicznym A-dur, poprzedzonym dominantą 

septymową (kadencja doskonała). Interludium jest trzytaktowe, kończy się akordem Cis-dur 

Część/ 

Okres 

 A  B A’ 

Fraza Wstęp ①a ②a’ Interl. ③b ④b’ ⑤a’ ⑥c ⑦c’ 

Budowa 

fraz  

1 4+4 4+2+6 3 4+4 4+4 Interl.

2 

6 Coda

1 

4+2+6 4 7 

Liczba 

taktów 

1 20 3 25 23 

Takty 1 2-21  22-24 25-49 50-72 

Tonacja A-------------------h-D-A----------fis--------------cis---------------A----------------h-D-A--------F-A--- 

Metrum ²⁄₄ 



   

 

99 

septymowym. Część B to kontrastowa melodia tematu, z tymczasową modulacją w środku, 

zakończona akordem tonicznym A-dur (z kwintą w najwyższym głosie), kadencja harmoniczna 

to niedoskonała autentyciczna kadencja (IAC): D7-T. Część A’ jest nieco zmienionym 

powtórzeniem części A z dodanym nowym materiałem i tymczasową modulacją w środku. 

Zmiany harmoniczne w ostatnich pięciu taktach: (F-dur) S7<
7<-°SII

6
6-(A-dur) T-TVI-SII

7-TVI-

SII
7-T. Podział tekstu na części jest zasadniczo zgodny z podziałem modlitwy, z tym, że 

pierwsza część tekstu pochodzi z pierwszej części modlitwy, a druga i trzecia – z drugiej części. 

Trzecia część powtarza wybrane fragmenty tekstu z drugiej części. 

  Część (okres) A składa się z dwóch fraz: a i a’. Fraza a zawiera główny temat i kończy 

się na akordzie dominantowym E-dur, tworząc kadencję zawieszoną. Melodia sześciu taktów 

na początku frazy a’ powtarza melodię z początku frazy a, później dodany jest nowy motyw.  

W środku tej frazy jest tymczasowa zmiana tonacji. Fraza a’ kończy się akordem tonicznym A-

dur, poprzedzonym dominantą septymową (kadencja doskonała). Część (okres) B składa się  

z dwóch fraz: b i b’. Fraza b wprowadza nowy temat, zaczynający się od fis-moll, a kończący 

na akordzie Cis-dur septymowym (kadencja zawieszona). Trzy pierwsze takty frazy b’ są takie 

same, jak na początku frazy b. Fraza ta zaczyna się od fis-moll, przechodzi przez tonację cis-

dur, aby dojść do wyjściowej tonacji A-dur. Część (okres) A’ składa się z trzech fraz: a’, c i c’. 

Fraza a’ jest pod względem tonalności i melodii identyczna z frazą a’ z okresu A, ale ma inny 

tekst. Kończy się akordem tonicznym A-dur, poprzedzonym dominantą septymową. Fraza c 

wprowadza nowe motywy; pod względem harmonicznym kończy się tak samo, jak fraza a’. 

Fraza c’ zawiera modulację. Powtarza rytm i tekst frazy c, ale jest od niej dłuższa o trzy takty 

(przebieg harmoniczny zob. wyżej). 

Faktura akompaniamentu obejmuje akordy grane w układzie harmonicznym, 

równoległe prowadzenie (zdwojenie) linii melodycznej oraz rozłożone struktury akordowe 

zbliżone do formy arpeggia, co wzbogaca warstwę harmoniczną i wspiera linię melodyczną.   

 

Przykłady nutowe: 

 

 

              Takty 1-4 



   

 

100 

           

                                                                  Takty 14-21                                                                             Takty 25-28 

 

Podczas śpiewania należy zwrócić szczególną uwagę na następujące punkty: 

 

Łaciński tekst oryginalny  Międzynarodowy alfabet fonetyczny 

Ave Maria, gratia plena,  

Ave Maria, Dominus tecum,  

benedicta tu in mulieribus,  

Et benedictus fructus ventris tui Jesu;  

Sancta Maria, Mater Dei ora pro nobis  

ora pro nobis peccatoribus,  

nunc et in hora mortis nostrae,  

mortis nostrae; 

Ora pro nobis ora pro nobis  

nunc et in hora  

et in hora mortis nostrae  

ora pro nobis ora pro nobis. 

/ˈaː.ve ˈma.ri.a ˈɡra.t͡ si.a ˈple.na 

ˈaː.ve ˈma.ri.a ˈdɔ.mi.nus ˈte.kum 

be.neˈdik.ta tu in muˈli.e.ri.bus 

et be.neˈdik.tus ˈfruk.tus ˈven.tris ˈtu.i ˈje.su 

ˈsan.kta ˈma.ri.a ˈma.ter ˈde.i ˈo.ra pro ˈno.bis  

ˈo.ra pro ˈno.bis pek.kaˈto.ri.bus 

nuŋk et in ˈo.ra ˈmor.tis ˈnos.træ 

ˈmor.tis ˈnos.træ  

ˈo.ra pro ˈno.bis ˈo.ra pro ˈno.bis 

ˈno.bis nuŋk et in ˈo.ra  

et in ˈo.ra ˈmor.tis ˈnos.træ  

ˈo.ra pro ˈno.bis ˈo.ra pro ˈno.bis/ 

 

Tabela 26. Wymowa tekstu „Ave Maria” Camille’a Saint-Saënsa 

 

Wymowa    Łacina (zob. Tabela 26). Wykonanie utworu powinno opierać się na konsekwentnej 

i fonetycznie poprawnej wymowie tekstu łacińskiego, zgodnie z przyjętą 

transkrypcją. Szczególną uwagę należy zwrócić na artykulację głosek oraz 

zachowanie spójności fonetycznej, co wpływa zarówno na czytelność tekstu, jak i 

jego ekspresję. 

Znaki 

chromatyczne 

W melodii zawarte są pewne przygodne znaki chromatyczne („♮”, „♯”, „♭”), 

skupione głównie w frazie c’, w tym: ♮g² (takty 16 i 56), ♯his¹ (takt 37), ♮f² (takt 

66), b¹ (takt 67), ♮c² (takt 67), ♮f¹ (takt 68), ♮g¹ (takt 68). Przykłady nutowe: 

 

                        

                         Takt 16                       Takt 37                     Takt 56                          Takty 66-68 



   

 

101 

Melodia 

 

 

 

 

 

 

W środku części B partytury znajduje się krótkie interludium (takty 41-42), Jest to 

podobne do kompozycji „Ave Maria” Luigiego Luzziego, która jest analizowana 

poniżej. Przykłady nutowe: 

 

 

Takt 32-47 

Oznaczenia 

dynamiki 

 

 

 

 

 

 

Takty 14-15 części A są oznaczone graficznym symbolem zmiany dynamiki: „

” (crescendo). Takty 19-20 pod koniec części A są oznaczone symbolem 

przeciwnym „ ” (decrescendo). Przykład nutowy: 

 

Takt 14-21 

 

Część B zaczyna się od taktu 25, który jest oznaczony sempre piano. Takt 37 

zawiera zmianę dynamiczną poco cresc. (małe crescendo). W takcie 43 jest 

oznaczenie dim., a w takcie 45 pp, dynamika zatem stopniowo zmniejsza się do 

pianissimo. Takt 54-55 zawierają symbol graficzny zmiany dynamiki: „ ”, 

co obrazuje crescendo, a później decrescendo. Przykłady nutowe: 

 

      

                                      Takty 24-26                                   Takty 37-38                            Takty 54-55 

 

 

Takty 43-48 

Znaki 

artykulacyjne 

 

 

 

 

 

Legato 

 

Linia melodyczna na początku ma oznaczenie sempre legato. Podczas śpiewu 

należy zwrócić uwagę, aby zawsze łączyć ze sobą dźwięki. Przykład nutowy: 

 

Takty 1-3 



   

 

102 

 

 

 

 

 

 

Terminologia emocjonalna 

 

Nad taktem 50 znajdują się oznaczenie emocjonalne dol.[ce] Fraza ta musi być 

śpiewana delikatnie i słodko. Przykład nutowy: 

 

Takty 50-51 

 

Nad taktem 62 znajduje się oznaczenie emocjonalne dolcissimo. Podczas śpiewania 

należy być bardzo delikatnym i pełnym uczucia. Przykład nutowy: 

 

Takty 62-63 

 

Tabela 27. Wskazówki wykonawcze do „Ave Maria” Camille’a Saint-Saënsa 

 

 

3.7. Luigi Luzzi 

 

Analiza tekstu: 

 

Część I ①Ave Maria, piena di grazie il Signore teco. Tu sei benedetta fra le donne tu sei 

benedetta fra le donne. E benedetto il frutto del ventre tuo, Gesù. 

②Maria! Maria! Ave Maria, piena di grazia. Ave! 

Część II ③Santa Maria, Madre di Dio,prega per noi peccatori, peccatori, adesso e nell’ora della 

nostra morte, della nostra morte. 

④Maria, Maria, prega per noi adesso,e nell’ora della nostra morte! Maria! Maria, prega 

per noi, Maria! 

Coda ⑤A men! 

 

Tabela 28. Podział tekstu „Ave Maria” Luigiego Luzziego 

 

Analiza formalna: 

 Znaki przykluczowe:  , łącznie 62 taktów, metrum ⁴⁄₄, forma AB ze wstępem, 

interludiami i codą. Ambitus: cis¹-ges². Budowę formalną z podziałem na części przedstawia 

poniższa tabela. 



   

 

103 

 

Tabela 29. Budowa formalna „Ave Maria” Luigiego Luzziego 

 

 Części A i B są wyraźnie skontrastowane ze sobą i rozdzielone interludiami. Wstęp 

zaczyna się od Ges-dur, a jego dwa ostatnie takty zaczynają wykorzystywać schemat rytmiczny 

trioli, który przewija się przez cały utwór. Wstęp kończy się akordem tonicznym Ges-dur  

w I przewrocie, z prymą w najwyższym głosie. Część A zawiera główny temat utworu, kończy 

się akordem tonicznym Ges-dur, poprzedzonym dominantą septymową (kadencja doskonała). 

Interludium pomiędzy częściami A i B składa się z trzech taktów. W ostatnim takcie 

interludium zmienia się układ rytmiczny trioli. Interludium zaczyna od b-moll, zawiera 

modulację, a kończy się na akordzie Des-dur septymowym bez kwinty, w postaci zasadniczej, 

tworząc kadencję zawieszoną. Część B rozpoczyna się od ges-moll, przechodzi wiele 

chwilowych modulacji i kończy się akordem Ges-dur, poprzedzonym dominantą septymową 

(kadencja doskonała). Codę kończy akord toniczny Ges-dur w postaci zasadniczej z prymą  

w najwyższym głosie akompaniamentu i kwintą w partii wokalnej. 

 Podział tekstu na części jest zgodny z podziałem modlitwy. Tekstem cody jest słowo 

„Amen!”. 

 Część (okres) A składa się z dwóch fraz: a i a’ przedzielonych krótkim interludium. 

Fraza a zaczyna się od Ges-dur, ma chwilową modulację w środku i kończy się akordem es-

moll z kwintą w partii wokalnej, poprzedzonym dominantą septymową (kadencja doskonała). 

Pomiędzy frazami a i b znajduje się interludium, które kończy się akordem B-dur w postaci 

zasadniczej, poprzedzonym dominantą wtrąconą (kadencja zawieszona). Tekst frazy b to 

urywki tekstu frazy a. Fraza ta zaczyna się od Ges-dur, zawiera fragment instrumentalny w 

środku, i kończy się również na akordzie tonicznym Ges-dur, poprzedzonym dominantą 

Część/ 

Okres 

 A  B  

Fraza Wstęp. ①a Interl. ②b Interl. ③c ④b’ Coda 

 

Budowa 

fraz  

4+2 2+2+6+4 2 2 Interl.

2 

4 2+1 2+2+9 2+6+2+

3 

1+⑤2 

 

Liczba 

taktów 

6 24 3 26 3 

Takty 6 7-30 31-33 34-59 60-62 

Tonacja Ges---------Des-Ges-es---------Ges-es---------Ges-b-es--ges-----d-e-cis-fis-h-Ges------------------ 

Metrum ⁴⁄₄ 



   

 

104 

septymową (kadencja doskonała).  

 Część (okres) B można podzielić na dwie frazy: c i b’. Fraza c zaczyna się od ges-moll 

z wieloma chwilowymi odstępstwami od tonacji w swoim przebiegu, w ostatnich czterech 

taktach przechodzi do fis-moll i kończy się na akordzie Fis-dur w postaci zasadniczej. Ostatni 

takt tej frazy ma oznaczenie tempa „Tempo I”, co wymusza powrót do tempa części A. W 

drugiej połowie taktu 46 (jak przedstawiono poniżej), ostatniego taktu frazy c, tonacja powraca 

również enharmonicznie do Ges-dur (w I połowie tego taktu występuje akord Fis-dur). Fraza 

b’ powtarza na początku tekst i rytm frazy b, a kończy się na akordzie tonicznym Ges-dur, 

poprzedzonym dominantą septymową (kadencja doskonała). 

 

 

Takt 46 

 

 W partii akompaniamentu dominują akordy grane harmonicznie oraz dwa 

charakterystyczne wzorce rytmiczne oparte na triolach. W okresie A triole wykonywane są z 

artykulacją staccato, natomiast we frazie c okresu B pojawia się odmienny schemat triolowy, 

zbudowany z pauzy ósemkowej i dwóch ósemek (  =  ). We frazie b’ powraca rytmiczny 

wzorzec znany z okresu A, co podkreśla jego repryzowy charakter.  

 

Przykład nutowy: 

 

        

                     Początek okresu A (takty 7-8)                                           Początek okresu B (takty 34-35) 

 



   

 

105 

 

        Przełom fraz c i b’ (takty 45-47) 

 

 W taktach 8–11 części A partia lewej ręki akompaniamentu imituje z opóźnieniem linię 

melodyczną partii wokalnej (takty 7–10), transponując ją o dwie oktawy w dół. Imitacja ta jest 

niemal dosłowna, z wyjątkiem ostatniego dźwięku, który różni się od oryginału. Temat wokalny 

obejmuje następujące dźwięki: ges¹–b¹–b¹–ces²–des²–ges¹–ges¹–ces²–es²–ges²–ges¹, natomiast 

odpowiadająca mu melodia akompaniamentu brzmi: Ges–B–B–ces–des–Ges–Ges–ces–es–

ges–es.  

 

Przykład nutowy: 

 

 

Takty 7-11 

 

Podczas śpiewania należy zwrócić szczególną uwagę na następujące punkty: 

 

Oryginalny tekst włoski  Międzynarodowy alfabet fonetyczny 

Ave Maria, piena di grazie  

il Signore teco Tu sei benedetta fra le donne tu 

sei benedetta fra le donne. 

E benedetto il frutto del ventre tuo, Gesù. 

Maria! Maria! Ave Maria, piena di grazia. Ave! 

Santa Maria, Madre di Dio, 

prega per noi peccatori, peccatori,  

adesso e nell'ora della nostra morte, 

/ˈa.ve maˈri.a, ˈpjɛ.na di ˈɡrat.t͡ si.e  

il siɲˈɲo.re ˈte.ko tu ˈsɛ.i beneˈdɛt.ta fra le ˈdɔn.ne tu 

ˈsɛ.i beneˈdɛt.ta fra le ˈdɔn.ne 

e beneˈdɛt.to il ˈfrut.to del ˈvɛn.tre tuo d͡ʒeˈzu 

maˈri.a! maˈri.a! ˈa.ve maˈri.a ˈpjɛ.na di ˈɡrat.t͡ si.a ˈa.ve  

ˈsan.ta maˈri.a ˈma.dre di ˈdi.o 

ˈpre.ɡa per nɔ.i pek.kaˈto.ri pek.kaˈto.ri  

aˈdɛs.so e nelˈlɔ.ra delˈla ˈnɔ.stra ˈmɔr.te  



   

 

106 

della nostra morte.  

Maria, Maria, prega per noi adesso, 

e nell'ora della nostra morte! 

Maria! Maria, prega per noi, Maria! A men! 

ˈdel.la ˈnɔ.stra ˈmɔr.te 

maˈri.a maˈri.a ˈpre.ɡa per nɔ.i aˈdɛs.so, 

e nelˈlɔ.ra delˈla ˈnɔ.stra ˈmɔr.te 

maˈri.a maˈri.a ˈpre.ɡa per nɔ.i maˈri.a a ˈmen/ 

 

Tabela 30. Wymowa tekstu „Ave Maria” Luigiego Luzziego 

 

Wymowa Włoski (zob. Tabela 30). Wykonanie utworu powinno opierać się na konsekwentnej i 

fonetycznie poprawnej wymowie tekstu włoskiego, zgodnie z przyjętą transkrypcją 

fonetyczną. 

Znak 

chromatyczny 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

W melodii zawarte są pewne przygodne znaki chromatyczne („♮”, „♯”, „♭”). Najwięcej 

jest ich w frazie c, w tym: ♮c² (takt 15), ♭♭e² (takty 35, 36 i 53), ♭♭h¹ (takt 37), ♮a¹ (takt 

40), ♮e² (takty 40 i 41), ♯d² (takt 41), ♮d² (takt 42), ♯c² (takt 42), ♯h¹ (takt 43), ♮a¹ (takt 43), 

♯g¹ (takt 43), ♯f¹ (takty 43, 44 i 46), ♯c¹ (takty 44 i 45), ♯c² (takt 45), ♭f² (takt 53). 

Przykłady nutowe: 

  

                         Takt 15                                                                               Takty 35-37 

 

 

 

Takty 40-46 

 

 

Takt 53 

Tekst 

 

 

 

 

 

 

 

 

W tekstach ② i ④ występują powtórzenia: „Maria! Maria!”. Podczas śpiewania należy 

zwracaj uwagę na zróżnicowanie emocjonalne tych samych słów. Przykłady nutowe: 

 

Takty 22-24  

 

 

Takty 46-48 



   

 

107 

 

 
 

Takty 54-56 

Rytm 

 

 

 

Akompaniament utworu ma rytm trioli, ale partia wokalna nie. To tworzy kontrast 

polegający się na przeplataniu różnych schematów rytmicznych, w tym: = + , 

= , = ,  = + , = . Przykłady nutowe: 

 

     

                                             Takty 7-8                                                                        Takty 17-18 

 

W takcie 15 części A znajduje się triola: „   ”. Należy zwrócić uwagę na zróżnicowanie 

jej od sąsiadującego rytmu punktowanego. Przykład nutowy: 

 

 

Takty 14-16 

 

W części A znajdują się dwie krótkie interludia (takty 21 i 25-26). Przykład nutowy: 

 

Takty 19-27 

Oznaczenia 

dynamiki 

i tempa 

Takty 9 i 27 części A mają znak crescendo: „ ”. Takt 27 jest dodatkowo oznaczony: 

„ff con transporto”, co oznacza „z ekstazą”. Dźwięk stopniowo staje się bardzo mocny i 

emocjonalny.  



   

 

108 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Przykłady nutowe: 

 

 

Takty 9-10 

 

 

Takty 27-28 

 

Ostatni takt interludium (takt 33) ma oznaczenia tempa: „Poco più mosso”, czyli nieco 

szybciej. Podana jest dokładna wartość metronomiczna. Przykład nutowy: 

 

 

 

Na początku taktu 46 części B znajduje się oznaczenie „Tempo Ⅰ”. Na końcu tego samego 

taktu znajduje się oznaczenie: „tranquillo” („spokojnie”). Takty 49 i 53 mają znak 

decrescendo: „ ”. Takt 52 ma oznaczenie dynamiki „pp. Przykłady nutowe: 

 

 

 

Takty 46-54 

 

W takcie 61 (coda) są oznaczenia „pp” i „divotamente”. To ostatnie oznacza „pobożnie”. 

Przykład nutowy: 

 

Takty 61-62 

Fermata W taktach 29 i 58 znajdują się znaki fermaty „ ”, odpowiednio na nutach b¹, as¹, które 

należy przedłużyć.  



   

 

109 

Przykłady nutowe: 

 

Takty 28-30 

 

 

Takty 58-59 

Terminologia 

emocjonalna 

 

 

 

 

W taktach 22-23 Części A znajduje się oznaczenie emocjonalne: „supplichevole”, co 

dosłownie oznacza śpiewanie „z prośbą i błaganiem”. Przykład nutowy: 

 

 

Takty 22-24 

 

Na początku części B, w takcie 34, znajduje się oznaczenie: „pregando”, które oznacza 

śpiew błagalny, modlitewny. Takt 55 ma oznaczenie: „con dolore”, które oznacza 

śpiewanie z boleścią, smutkiem. Przykłady nutowe: 

 

 

Takty 34-35 

 

 

Takty 54-56 

Legato W melodii zawarta jest pewna liczba łuków legato: „ ” lub „ ”. Podczas śpiewania 

należy zwrócić uwagę na ciągłość, płynność i spójność fragmentów objętych łukami. 

 

Tabela 31. Wskazówki wykonawcze do „Ave Maria” Luigiego Luzziego 

 

 

 

 

 

 

 

 



   

 

110 

3.8. Adolf von Doß 

 

Analiza tekstu: 

 

Część I ①Ave Maria, gratia plena, Dominus tecum. Benedicta tu in mulieribus; 

②et benedictus fructus ventris benedictus fructus ventris tui, Jesu;   

Część II ③Sancta Maria, Mater Dei, ora ora pro nobis peccatoribus, ④ora pro nobis pro nobis 

peccatoribus, nunc et in hora mortis in hora mortis nostrae, amen. 

Coda  ⑤Amen Amen  

 

Tabela 32. Podział tekstu „Ave Maria” Adolfa von Doß 

 

Analiza formalna： 

 Znaki przykluczowe:  (takty 1-21),  (takty 22-42), łącznie 42 taktów, metrum 

⁴⁄₄, forma AA’ ze wstępem, interludium i codą. Ambitus: e¹-a². Budowę formalną z podziałem 

na części przedstawia poniższa tabela. 

 

 

Tabela 33. Budowa formalna „Ave Maria” Adolfa von Doß 

 

 Wstęp ma dwa takty, zaczyna się od akordu b-moll i kończy na dominancie w postaci 

zasadniczej, tworząc kadencję zawieszoną, która przygotowuje wprowadzenie melodii tematu 

części A. Część A kończy się na akordzie tonicznym b-moll, poprzedzonym dominantą 

septymową (kadencja doskonała). Pomiędzy częściami A’ i A następuje interludium, które 

Część/ 

Okres 

 A  A’  

Fraza Wstęp ①a ②a’ Interl. ③a’’ ④a’’’ ⑤Coda 

Budowa 

fraz  

2 2+2+4 2+2+4 3 2+2+4 2+2+4 2+3 

Liczba 

taktów 

2 16 3 16 

 

5 

Takty 2 3-18 19-21 22-37 38-42 

Tonacja b-------------------------------------------------------B------------------------------------------------- 

Metrum ⁴⁄₄ 



   

 

111 

kończy się dominantą w I przewrocie. Część A’ w zasadzie naśladuje rytm części A, jednak 

melodia i tekst są odmienne, a materiał muzyczny kontrastujący. Inna jest także tonacja (B-dur) 

i znaki przykluczowe (dwa bemole). Część ta kończy się akordem B-dur, poprzedzonym 

dominantą septymową. Krótka coda kończy się akordem tonicznym B-dur z prymą  

w najniższym głosie i najwyższym głosie. 

 Podział tekstu odpowiada podziałowi modlitwy: tekst części A to pierwsza część 

modlitwy, a części A’ – druga część modlitwy. Coda ma tekst „Amen”. 

  Część (okres) A składa się z dwóch fraz: a i a’. Fraza a zawiera melodię tematu  

i kończy się na dominancie septymowej, tworząc kadencję zawieszoną. Melodia frazy a’ i frazy 

a jest prawie taka sama, z wyjątkiem trzech ostatnich taktów. Fraza a’ kończy się akordem 

tonicznym b-moll, poprzedzonym dominantą septymową. Część (okres) A’ składa się z dwóch 

fraz: a” i a’’’. Fraza a” zawiera nowy materiał muzyczny, ale naśladuje schemat rytmiczny frazy 

a, moduluje do B-dur i kończy się na dominancie septymowej do B-dur, tworząc kadencję 

zawieszoną. melodia frazy a’’’ jest prawie taka sama, jak frazy a”, z wyjątkiem dwóch ostatnich 

taktów. Kończy się akordem tonicznym B-dur, poprzedzonym dominantą septymową. 

 Akompaniament utworu oparty jest zasadniczo na akordach wykonywanych w układzie 

harmonicznym. Warstwa ta wzbogacona jest ponadto o ornamentykę, oznaczenia dynamiczne 

oraz znaki akcentuacyjne. W interludium i codzie zastosowano ponadto figuracje arpeggiowe, 

nadające brzmieniu większą płynność i przestrzenność. 

 

Przykłady nutowe: 

 

 

  Takty 3-6 

  

                                                  Takty 19-21                                                                                  Takty 40-42 



   

 

112 

Podczas śpiewania należy zwrócić szczególną uwagę na następujące punkty: 

 

Łaciński tekst oryginalny  Międzynarodowy alfabet fonetyczny 

Ave Maria, gratia plena,  

Dominus tecum,  

benedicta tu in mulieribus.  

Et benedictus fructus ventris,  

benedictus fructus ventris tui, Jesu.   

Sancta Maria, Mater Dei  

ora ora pro nobis peccatoribus,  

ora pro nobis pro nobis peccatoribus  

nunc et in hora mortis nostrae,  

Amen Amen Amen 

/ˈa.ve ˈma.ri.a ˈɡra.t͡ si.a ˈplɛ.na  

ˈdo.mi.nus ˈte.kum  

be.neˈdik.ta tu in muˈli.e.ri.bus.  

ɛt be.neˈdik.tus ˈfruk.tus ˈvɛn.tris  

be.neˈdik.tus ˈfruk.tus ˈvɛn.tris ˈtu.i ˈje.su.  

ˈsan.kta ˈma.ri.a ˈma.ter ˈde.i  

ˈo.ra ˈo.ra pro ˈno.bis pɛk.kaˈto.ri.bus  

ˈo.ra pro ˈno.bis pro ˈno.bis pɛk.kaˈto.ri.bus 

nʊŋk ɛt in ˈo.ra ˈmor.tis ˈnos.trae  

ˈa.mɛn. ˈa.mɛn ˈa.mɛn/ 

 

Tabela 34. Wymowa tekstu „Ave Maria” Adolfa von Doß 

 

Wymowa    Łacina (zob. Tabela 34). Wykonanie utworu powinno opierać się na konsekwentnej 

i fonetycznie poprawnej wymowie tekstu łacińskiego, zgodnie z przyjętą 

transkrypcją. Szczególną uwagę należy zwrócić na artykulację głosek oraz 

zachowanie spójności fonetycznej, co wpływa zarówno na czytelność tekstu, jak i 

jego ekspresję. 

Znaki 

chromatyczne 

 

Znaki przykluczowe dla taktów 1-21 to pięć bemoli, oznaczone jako: . 

Znaki przykluczowe dla taktów 22-42 to dwa bemole, oznaczone jako: . 

W melodii zawarte są znaki przygodne ♮e² (takty 26 i 34) i ♯f² (takty 26 i 34). 

Przykłady nutowe: 

 

        

                                                              Takt 26                                       Takt 34 

Melodia  

 

 

 

 

 

Melodia zawiera częste powtórzenia, w związku z tym należy je zróżnicować pod 

względem emocjonalnym.  

 

W partii wokalnej występuje wiele wzorców rytmicznych, np. rytmy punktowane, w 

tym: ćwierćnuty z kropką „ ”, ósemki z kropką „  ”. Podczas śpiewania zwróć 

uwagę na kontrast krótkich i długich nut. 



   

 

113 

Przykład nutowy:  

 

Takty 7-10 

Oznaczenia 

dynamiki i tempa, 

fermaty, akcenty 

dynamiczne lub 

charakterystyczne, 

terminologia 

emocjonalna 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

W frazie a występują pewne zmiany dynamiki, np. w takcie 3 „p-cresc. – dim.”: a w 

taktach 5-10: mf-cresc. – dim. – dim. – f-cresc. – dim. -p.. W takcie 8 znajduje się 

także określenie „espress.” – śpiew musi być zatem emocjonalny przy uwzględnieniu 

zmian dynamiki. Przykłady nutowe: 

 

 

Takt 3 

 

 

Takty 5-10 

 

Fraza a’ zasadniczo powtarza zmiany dynamiki frazy a, z wyjątkiem taktów 16-17, 

w których są oznaczenia „f-dim. – pp”. Dynamika zmienia się zatem na krótkim 

odcinku dość znacznie. Przykłady nutowe: 

 

 

Takt 11 

 

 

                                  Takty 13-15                                                                   Takty 16-17 

 

W frazie a” występują pewne zmiany dynamiki: w taktach 22 i 24: „cresc.-dim.”, w 

taktach 26-28: „cresc.-f-p-pp-dim.”. W takcie 22 znajduje się również oznaczenie 

emocjonalne dolce (słodko) i oznaczenie in Tempo. W takcie 26 znajduje się także 

znak akcentu: „marc.”. W przeciwieństwie do graficznych znaków akcentu nie 

odnosi się on do konkretnej nuty. Dźwięk musi być selektywny przy jednoczesnym 

wykonywaniu crescenda.  



   

 

114 

 

 

 

 

Przykład nutowy: 

 

 

  

Takty 22-29 

 

Fraza a’’’ zasadniczo powtarza zmiany dynamiki frazy a”. Jedynie takt 36 różni się 

od taktu 28, ponieważ występuje w nim diminuendo. W takcie 34 znajduje się 

również oznaczenie akcentu: „marc.”, nieodnoszące się do konkretnej nuty (zob. 

uwagę do taktu 26). Przykład nutowy: 

 

  

  

Takty 30-37 

 

Koda cechuje się intensywnymi zmianami dynamiki w taktach 38-42, jednak są one 

skoncentrowane wokół dynamiki piano. Należy zwrócić uwagę na francuskie słowo 

„suivez.”, które oznacza „podążaj”. Wskazuje ono na to, aby podążać za oznaczeniem 

dynamiki „p”. „Tenuto” to włoskie wyrażenie, które oznacza „utrzymywać”, i ma w 

muzyce znaczenie podobne do fermaty. W ostatnim takcie znajduje się znak fermaty 

„  ” przy nucie g¹. Nutę tę należy wytrzymać w miarę możliwości najdłużej. 

Przykład nutowy: 

 

 

Takty 38-42 

 

Należy szczególnie zwrócić uwagę, że stopniowe wzmocnienie lub osłabienie 

dźwięku w utworze odbywa się głównie pomiędzy dwoma nutami. 

Legato 

 

 

 

W melodii zawarta jest pewną liczbę łuków legato: „ ” lub „ ”. Podczas 

śpiewania należy zwrócić uwagę na ciągłość, płynność i spójność nut nimi objętych, 

szczególnie na początku i na końcu łuku.  

 



   

 

115 

 

 

Przykłady nutowe: 

 

Takty 3-4 

 

 

Takty 40-42 

 

Tabela 35. Wskazówki wykonawcze do „Ave Maria” Adolfa von Doß 

 

 

3.9. Giuseppe Verdi 

 

Analiza tekstu: 

 

Wstęp ①Ave Maria, piena di grazia, eletta fra le spose e le vergini sei tu, sia benedetto il 

frutto, o benedetta, di tue materne viscere, Gesù. 

Część I ②Prega per chi adorando a te si prostra, prega pel peccator, per l'innocente,  

③e pel debole oppresso e pel possente, misero anch'esso, tua pietà dimostra. 

Część II ④Prega per chi sotto l'oltraggio piega la fronte e sotto la malvagia sorte;  

⑤per noi, per noi tu prega, prega sempre e nell'ora della morte nostra, prega per noi, 

prega per noi, prega. 

Coda ⑥Ave Maria…⑦ nell’ora della morte. Ave!… Amen! 

 

Tabela 36. Podział tekstu „Ave Maria” Giuseppe Verdiego 

 

Analiza formalna: 

 Znaki przykluczowe: , łącznie 55 taktów, metrum ⁴⁄₄, forma AB ze wstępem i codą. 

Ambitus: es¹-as². Budowę formalną z podziałem na części przedstawia poniższa tabela. 

 

Część/ 

Okres 

 A B  

Fraza Wstęp. ②a ③a’ ④b ⑤a’’ Coda 

Budowa 

fraz  

6 ①5 3+3 3+3 

 

2+2+1 

 

3+4+3 

 

1 ⑥1 4 ⑦2

+3 

6 



   

 

116 

 

Tabela 37. Budowa formalna „Ave Maria” Giuseppe Verdiego 

 

 Pieśń ta zawiera recytatyw i arię Desdemony (sopran) z opery Otello. Wstęp zaczyna 

się od As-dur i zawiera pięć taktów Recytatywu (przykład muzyki poniżej: takty 7-11) 

wykonywanego na dźwięku „es¹”, który jest piątym stopniem gamy As-dur, Kończy się on 

dominantą septymową w III przewrocie (kadencja zawieszona). Część A zaczyna się od As-dur, 

ale moduluje do Ges-dur w ostatnich 4 taktach. Część B rozpoczyna się w tonacji as-moll, 

przechodzi przez es-moll i ostatecznie powraca do As-dur, kończąc na akordzie tonicznym As-

dur w postaci zasadniczej, z kwintą w partii wokalnej, poprzedzonym dominantą septymową 

(kadencja doskonała). Początek kody powtarza wstęp – recytatyw na dźwięku es1 (przykład 

muzyki poniżej: takty 40, 45-46 i 49), jednak tekst tego recytatywu łączy początek pieśni „Ave 

Maria” oraz tekst części B „nell ora della morte.”, następnie w partii wokalnej jest rozłożony 

akord toniczny „as¹-c²-es²-as²” na słowie „Ave!” i skandowane „Amen!” na dźwięku es1. całość 

utworu kończy się ostatecznie tonicznym akordem As-dur (w postaci zasadniczej, z prymą w 

najwyższym głosie). 

 Tekst wstępu to „pochwalna” część modlitwy, a część pierwsza, druga i coda mają tekst 

z drugiej jej części. 

  Część (okres A) można podzielić na dwie frazy: a i a’. Fraza a jest 6-taktowa (3+3 takty), 

a pierwsze trzy takty kończą się akordem tonicznym As-dur w postaci zasadniczej, z tercją  

w partii wokalnej, poprzedzonym dominantą septymową (kadencja doskonała). Drugie trzy 

takty kończą się akordem Es-dur (dominantą w postaci zasadniczej, kwinta w partii wokalnej, 

kadencja zawieszona). Początek frazy a’ naśladuje melodię frazy a, ale tekst i rytm są nieco 

inny. W tej frazie występują modulacje. Również ma ona 6 taktów i konstrukcję 3+3, a pierwsze 

trzy takty kończą się akordem Es-dur (dominanta w postaci zasadniczej, kadencja zawieszona). 

Ostatnie trzy takty poprzez akord as-moll septymowy modulują do tonacji Ges-dur (końcowy 

akord Ges-dur w postaci zasadniczej, kadencja doskonała: D7-T). 

 Część (okres) B można podzielić na dwie frazy: b i a’’. Fraza b zaczyna się od as-moll, 

przechodzi przez es-moll i ostatecznie powraca do As-dur, kończąc się na dominancie 

septymowej Es-dur w postaci zasadniczej. kadencja harmoniczna. Akompaniament poprzez 

Liczba 

taktów 

11 12 15 17 

Takty 11 12-24 25-38 39-55 

Tonacja As------------------------------Ges-as--es--As------------------------------------------------------- 

Metrum ⁴⁄₄ 



   

 

117 

wznoszący pochód chromatyczno-diatoniczny (takt 28) ma na celu wprowadzenie frazy a’’, 

która powtarza nieco zmienioną melodię tematu z początku frazy a, jednak z innym tekstem. 

Fraza ta jest oznaczona Tempo I. Później pojawia się nowa melodia, kończąca się tonicznym 

akordem As-dur w postaci zasadniczej, z kwintą w partii wokalnej, poprzedzonym dominantą 

septymową (kadencja doskonała). 

 

                            

 

 

Takty 7-11 

 

                             

                             

                                

Takty 39-49 

 

Podstawowe faktury akompaniamentu to głównie akordy grane harmonicznie i akordy 

rozłożone.  

 

Takty 27-29 

 

Podczas śpiewania należy zwrócić szczególną uwagę na następujące punkty: 

 

Oryginalny tekst włoski  Międzynarodowy alfabet fonetyczny 

Ave Maria, piena di grazia,  

eletta fra le spose e le vergini sei tu, 

sia benedetto il frutto, o benedetta,  

ˈa.ve maˈri.a ˈpje.na di ˈɡrat.t͡ sja  

eˈlɛt.ta fra le ˈspɔ.ze e le ˈver.d͡ʒi.ni seɪ tuˈ   

si.a be.neˈdet.to il ˈfrut.to o be.neˈdet.ta 



   

 

118 

di tue materne viscere, Gesù.  

Prega per chi adorando a te si prostra,  

prega pel peccator, per l'innocente,  

e pel debole oppresso e pel possente,  

misero anch'esso, tua pietà dimostra. 

Prega per chi sotto l'oltraggio piega la fronte e 

sotto la malvagia sorte;  

per noi, per noi tu prega, prega sempre  

e nell'ora della morte nostra, prega per noi, 

prega per noi, prega. 

Ave Maria nell'ora della morte. 

Ave! Amen! 

di tue maˈtɛr.ne ˈvi.ʃe.re d͡ʒeˈzu  

ˈpre.ɡa per ki a.doˈran.do a te si ˈpro.stra 

ˈpre.ɡa pel pek.kaˈtor per lin.noˈt͡ ʃen.te 

e pel deˈbo.le opˈpres.so e pel posˈsen.te 

ˈmi.ze.ro anˈkɛs.so ˈtua pjeˈta diˈmon.stra 

ˈpre.ɡa per ki ˈsot.to l.olˈtra.dd͡ʒo ˈpje.ɡa la ˈfron.te e 

ˈsot.to la malˈva.d͡ʒa ˈsor.te 

per noi per noi tu ˈpre.ɡa ˈpre.ɡa ˈsem.pre  

e nellˈo.ra ˈdel.la ˈmor.te ˈnos.tra ˈpre.ɡa per noi  

ˈpre.ɡa per noi ˈpre.ɡa 

ˈa.ve maˈri.a… nellˈo.ra ˈdel.la ˈmor.te 

ˈa.ve! aˈmen! 

 

Tabela 38. Wymowa tekstu „Ave Maria” Giuseppe Verdiego 

 

Wymowa Włoski (zob. Tabela 38). Wykonanie utworu powinno opierać się na 

konsekwentnej i fonetycznie poprawnej wymowie tekstu włoskiego, zgodnie z 

przyjętą transkrypcją fonetyczną. 

Znaki 

chromatyczne 

 

 

 

 

 

 

W melodii zawarte jest wiele znaków przygodnych „♮”, „♯” i „♭”,  

w tym: ♭g² (takt 20), ♭c² (takty 21, 22 i 25), ♭g ¹ (takty 21, 22, 23 i 27), ♭f² (takty 

24 i 25), ♭f¹ (takt 35). Przykłady nutowe: 

      

               Takt 20                                      Takt 35 

 

 

 

Takty 21-27 

Melodia W taktach 7, 9, 24 i 40 występują triole, należy zwrócić uwagę na rytm. W takcie 

7 wstępu znajduje się oznaczenie „sotto voce” (półgłosem) podczas 

wykonywania recytacji należy zwrócić uwagę na odpowiednie wyciszenie głosu. 

Przykłady nutowe: 

       

                                         Takt 7                                                   Takty 9-10 



   

 

119 

           

                                              Takt 24                                                  Takt 40 

Oznaczenia  

dynamiki i tempa 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

W takcie 16-17, w części A, następują zmiany dynamiczne: „cresc.-dim.”, 

dźwięk więc stopniowo staje się coraz głośniejszy, a następnie coraz cichszy. 

Przykład nutowy: 

 

Takty 16-17 

 

Podobne zmiany dynamiki występują także w taktach 24-25 i 30-31  

w części B. W takcie 24-25 są również oznaczone marcato i animando. Marcato 

ma zwiększyć głośność i nieznacznie wydłużyć nuty. Animando oznacza 

ożywienie, zwiększenie ruchliwości. Podczas śpiewania zwróć uwagę na 

przejście dźwięku od crescendo do decrescendo. Takt 29 ma oznaczenie „Tempo 

Ⅰ” (powrót do pierwotnego tempa). W taktach 37-38 znajduje się kilka oznaczeń: 

„pp”, „dolciss.”, „allarg.”, „ ”, „morendo”. Allargando to termin muzyczny, 

który oznacza zwalnianie przy stopniowym zwiększaniu intensywności 

dynamiki. Jest to jakby połączenie ritenuta i crescenda. Morendo (dosłownie 

„zamieranie”) to spowolnienie tempa, zanikanie i wygasanie dźwięku. 

Dolcissimo oznacza „bardzo słodko, miękko”. Zmiany dynamiki w tych taktach 

to pp-cresc.-dim., od bardzo cichej do stopniowo silniejszej, a następnie znowu 

stopniowo słabnącej. Przykłady nutowe: 

 

Takty 24-26 

                                     

                  Takt 29                                Takty 30-31                                         Takty 37-38 

Fermata, legato W ostatnim takcie wstępu znajduje się symbol fermaty „  ” i łuki legato, „ ” 

i „ ”, łączące nutę es¹ (przedłużoną za pomocą fermaty) z nutą c². Przykład 

nutowy: 

  

 

Łuki legato „ ” lub „ ” występują także w wielu innych miejscach utworu. 



   

 

120 

Akcenty 

dynamiczne lub 

charakterystyczne 

 

 

 

 

 

W t. 13, 18, 35 i 36 pojawiają się symbole staccato: „·” powyżej lub poniżej nut 

„des², des², des², c²”, „c², es², as¹, b¹, c²”, „fes¹, fes¹, fes¹”  

i „b¹, b¹, b¹”. Należy te dźwięki podkreślać i oddzielić minimalnymi pauzami. W 

takcie 19 znajduje się symbol akcentu: „>” przy nutach b¹ i b¹ Dźwięki te należy 

wyraźniej, silniej podkreślić. W takcie 35 znajduje się także oznaczenie marcato, 

również oznaczające podkreślenie. Przykłady nutowe: 

   

                Takt 13                                                      Takty 18-19 

 

                Takty 35-36 

Terminologia 

emocjonalna 

 

 

 

W taktach 12 i 15 znajdują się oznaczenia dolce, co oznacza słodko, czule. 

Przykłady nutowe: 

   

                                             Takt 12                                            Takt 15 

 

W takcie 29, 37 i 47 są oznaczenia dolciss., co jest wzmocnionym wariantem 

oznaczenia dolce. Przykłady nutowe: 

    

            Takt 29                         Takty 37-38                                                       Takty 47-49 

 

Tabela 29. Wskazówki wykonawcze do „Ave Maria” Giuseppe Verdiego 

 

 

3.10. Pietro Mascagni 

 

Analiza tekstu: 

 

Część I ①Ave Maria, madre Santa, Sorreggi il piè del miser che t'implora,  

②In sul cammin del rio dolor, E fede, e speme gl'infondi in cor  

Część II ③O pietosa, tu che soffristi tanto, Vedi, ah! Vedi il mio penar. 

④Nelle crudeli ambascie d'un infinito pianto, deh! non m'abbandonar. 

⑤Ave Maria! In preda al duol, Non mi lasciar, o madre mia, pietà!  

Coda ⑥O madre mia, pietà! In preda al duol, Non mi lasciar, non mi lasciar. 

 

Tabela 40. Podział tekstu „Ave Maria” Pietro Mascagniego 



   

 

121 

Analiza formalna: 

 Znaki przykluczowe:  , łącznie 52 taktów, metrum ¾, forma AB ze wstępem i codą. 

Ambitus: d¹-a². Budowę formalną z podziałem na części przedstawia poniższa tabela. 

 

 

Tabela 41. Budowa formalna „Ave Maria” Pietro Mascagniego 

 

 Pieśń jest adaptacją utworu instrumentalnego „Intermezzo sinfonico”. Dzieli się na dwie 

kontrastujące części A i B (zwłaszcza różni je akompaniament, w części B z arpeggiami  

– przykład poniżej) ze wstępem i codą. Wstęp ma cztery takty, a część akompaniamentu 

również wykorzystuje wiele arpeggiów. Wstęp zaczyna się od akordu F-dur, a kończy tymże 

akordem, lecz w II przewrocie (T ). Część A kończy się akordem C-dur, poprzedzonym 

wtrąconą dominantą septymową. Część B kończy się akordem tonicznym F-dur, poprzedzony 

dominantą septymową (kadencja doskonała). Codę kończy akord toniczny F-dur (w postaci 

zasadniczej, z tercją w partii wokalnej), przebieg harmoniczny taktów 48-52: T – T7<  

(w III przewrocie) – TVI – TVI
7 (w III przewrocie) – S – SII

7–T. 

 Tekst nie jest dokładnym tłumaczeniem modlitwy „Ave Maria”, a raczej luźno do niej 

nawiązuje. Pierwsza część tekstu jest prośbą do Matki Bożej o pomoc. Wyraża także nadzieję, 

że na drodze cierpienia przyniesie Ona wiarę i nadzieję. Druga część mówi o tym, że Matka 

Boża jest miłosierna, i wyraża prośbę do Niej, aby nie odchodziła, co powtórzone jest  

w zakończeniu. 

  Część (okres) A można podzielić na dwie frazy: a i a’. Na początku frazy a znajduje się 

oznaczenie a tempo (ponieważ przy ostatnim akordzie wstępu jest fermata). Fraza a, wychodząc 

od F-dur, moduluje przez ostatnie cztery takty do C-dur, poprzedzony wtrąconą dominantą 

septymową (kadencja doskonała). Ostatni takt ma pauzę ósemkową, a początek frazy a’ imituje 

Część/ 

Okres 

 A B  

Fraza Wstęp ①a ②a’ ③b ④b’ ⑤a’’ Coda 

Budowa 

fraz  

4 4+7 4+4 

 

4+4 4+1.5 2+2+2 2 ⑥ 

2+3⅚ 

1⅔ 

Liczba 

taktów 

4 19 19.5 9.5 

Takty 4 5-23 24-43  43-52 

Tonacja F------------------------C-F------C-F------------------------------------------------------------------------- 

Metrum ¾ 



   

 

122 

rytm frazy a. Fraza a’ dodaje nowy materiał i powraca do F-dur, ale w trzech ostatnich taktach 

moduluje z powrotem na C-dur, osiągając to w analogiczny sposób jak fraza a. 

 Część (okres) B składa się z trzech fraz: b, b’ i a”. Fraza b zawiera nowy materiał 

tematyczny, powraca do F-dur kadencją doskonałą (D +7-T). Początek frazy b’ wykorzystuje 

melodię z frazy b, dodając nowy materiał liczący 1,5 taktu (tekst: Nelle crudeli ambascie d'un 

infinito pianto, deh! non m'abbandonar). Pierwsze 4 takty kończą się akordem C-dur 

septymowym (w postaci zasadniczej z tercją w partii wokalnej), Harmonia akompaniamentu  

w kolejnych taktach rozpoczyna się od toniki VI stopnia (w postaci zasadniczej, z tercją w partii 

wokalnej), który wraz z poprzednim akordem tworzy kadencję zwodniczą (D7-TVI).  

W następnym takcie pojawia się tonika F-dur (w I przewrocie, z prymą w partii wokalnej), 

poprzedzona subdominantą z sekstą. Fraza a’’ rozpoczyna się od oznaczenia a tempo. Naśladuje 

ona melodię z początku frazy a, ale na skróconych wartościach rytmicznych. Powtarzają się 

początkowe słowa „Ave Maria”, ale dalsza melodia i tekst są już nowe. Fraza ta kończy się 

akordem tonicznym F-dur, kadencja jest taka sama jak w frazie b. 

 Częścią cody jest powtórzenie i kontynuacja melodii frazy a. 

 Obserwując początki fraz a, a’ i a”, widzimy, że różnią się one kierunkiem linii 

melodycznej lub rozdrobnieniem wartości rytmicznych. Akompaniamenty fraz a i a’  

w części A są podobne, ale różnią się od akompaniamentu frazy a” w części B.  

 

Przykłady nutowe: 

 

                                                     

               Początek frazy a (takt 5)                         Początek frazy a’ (takt 16)               Początek frazy a’’ (połowa taktu 37) 

 

        

                                             Takty 5-6, fraza a (A)                     Takty 16-17, fraza a’ (A) 



   

 

123 

 

               Takty 37-39, fraza a” (B) 

 

 Obserwując frazy b i b’, można zauważyć, że powtarzający się materiał pojawia się 

w różnych miejscach tych fraz, w nieznacznie przekształconej formie za pomocą relacji 

oktawowych (d¹-d²) lub dodania nut w obrębie interwału (b¹d¹- b¹ b¹a¹g¹d¹).  

 

Przykłady nutowe: 

 

 

Takty 26-28 frazy b 

 

 

Początek frazy b’ (takty 32-34) 

 

 Porównując wstęp i codę, można zauważyć, że melodia użyta we wstępie w partii 

akompaniamentu występuje też w codzie w partii wokalnej. W akompaniamencie cody są też 

arpeggia podobne do tych we wstępie. Zabieg ten spaja utwór w organiczną całość.  

 

Przykłady nutowe: 

 

       

                              Wstęp (takty 1-4)                                                                       Koniec cody (takty 48-52) 



   

 

124 

 Akompaniament utworu oparty jest głównie na zastosowaniu akordów granych 

zarówno w układzie harmonicznym, jak i rozłożonym, z częstym wykorzystaniem figuracji 

arpeggiowej. W takcie 5 partia akompaniamentu zdwaja linię melodyczną w najniższym głosie 

o oktawę niżej (f²–e²–d² w melodii oraz f¹–e¹–d¹ w basie), co stanowi przykład techniki 

heterofonicznej. W takcie 11 pojawia się kwintola, wprowadzająca dodatkowe zróżnicowanie 

rytmiczne.  

 

Przykłady nutowe: 

 

        

                                                                 Takty 1-5                                                                                     Takt 11 

 

Podczas śpiewania należy zwrócić szczególną uwagę na następujące punkty: 

 

Oryginalny tekst włoski  Międzynarodowy alfabet fonetyczny 

Ave Maria, madre Santa,  

Sorreggi il piè del miser che t'implora,  

In sul cammin del rio dolor, 

E fede, e speme gl'infondi in cor. 

O pietosa, tu che soffristi tanto,  

Vedi, ah! vedi il mio penar.  

Nelle crudeli ambascie d'un infinito pianto, deh! 

non m'abbandonar. Ave Maria!  

In preda al duol, non mi lasciar,  

o madre mia, pietà! O madre mia, pietà! 

In preda al duol, non mi lasciar,  

non mi lasciar. 

ˈa.ve maˈri.a ˈma.dre ˈsan.ta  

sorˈrɛ.ddʒi il ˈpjɛ del ˈmi.zer ke t.imˈplo.ra  

in sul kamˈmin del ˈri.o doˈlor  

e ˈfe.de e ˈspɛ.me ʎʎinˈfon.di in kɔr  

o pjeˈto.za tu ke sofˈfri.sti ˈtan.to  

ˈve.di a ˈve.di il ˈmi.o peˈnar  

ˈnel.le kruˈdɛ.li amˈba.ʃje dun in.fiˈni.to ˈpjan.to de 

non mab.ban.doˈnar ˈa.ve maˈri.a  

in ˈprɛ.da al ˈdu.ɔl non mi laˈʃkar  

o ˈma.dre ˈmi.a pjeˈta o ˈma.dre ˈmi.a, pjeˈta      

in ˈprɛ.da al ˈdu.ol non mi laˈʃkar  

non mi laˈʃkar 

 

Tabela 42. Wymowa tekstu „Ave Maria” Pietro Mascagniego 

 



   

 

125 

Wymowa    Włoski (zob. Tabela 42). Wykonanie utworu powinno opierać się na konsekwentnej i 

fonetycznie poprawnej wymowie tekstu włoskiego, zgodnie z przyjętą transkrypcją 

fonetyczną. 

Znaki 

Chromatyczne 

 

 

W melodii zawarte są przygodne znaki „♮”, w tym: ♮h¹ (takty 13 i 14). Przykłady 

nutowe: 

 

Takty 13-14 

Melodia  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Większość zdań zaczyna się od drugiej połowy taktu, zwłaszcza w frazie a”  

i w codzie. Podczas śpiewania trzeba zwrócić uwagę na szyk zdania i oddech. 

Przykłady nutowe: 

 

 

 

 

 

 

Takty 37-52 

Oznaczenia 

dynamiki 

i tempa 

 

 

 

 

 

 

 

 

Zmiany dynamiczne w taktach 5-6 części A: „pp-cresc.” W taktach 9-10 występuje 

najpierw crescendo, a później diminuendo. W taktach 12-13 po crescendzie występuje 

niespodziewanie pianissimo. Takty 18-20 cechują się nieprzerwanym, długim 

crescendem. W takcie 22 ma miejsce diminuendo, zaś w taktach 24-26 crescendo 

zaczynające się od forte. Przykład nutowy: 

 

 

Takty 5-15 



   

 

126 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Takty 16-26 

 

Zmiany dynamiczne w taktach 35-39 części B: dim. – p - cresc. – f - dim. – f. Dynamika 

najpierw stopniowo spada aż do osiągnięcia piano, potem następuje crescendo aż do 

forte, diminuendo i znów forte. W takcie 36 użyto agogiczno- emocjonalnego 

oznaczenia largamente, co w języku włoskim oznacza „szeroki, rozległy”. W 

następnym takcie 37 jest oznaczenie a tempo, a więc tempo musi wrócić do pierwotnej 

wartości. W takcie 41 znów występuje stopniowe diminuendo. Przykład nutowy: 

 

 

 

 

 

Takty 31-43 

 

W takcie 45 cody następuje zmiana dynamiki: „f-dim.”, a więc stopniowy jej spadek 

od forte. Takty 47-48 mają zmiany dynamiki i tempa: „p-rall. e dim. sempre”. Mimo 

początkowego piano mamy do czynienia z dalszym wyciszaniem przy jednoczesnym 

zwolnieniu. Ostatnia nuta całego utworu w takcie 50 ma oznaczenie „pp”, jest to 

zarazem jego najsłabsze dynamicznie miejsce. Przykład nutowy: 

 

Takty 45-49 



   

 

127 

 

Takty 50-51 

Fermata 

 

 

 

W ostatnim takcie wstępu znajduje się znak fermaty „ ” przy akordzie tonicznym F-

dur (c¹f¹a¹). W następnym takcie na początku części A znajduje się oznaczenie „a 

tempo”. Śpiewający powinien zwrócić uwagę na akompaniament, a po wejściu partii 

wokalnej wrócić do pierwotnego tempa. Przykład nutowy: 

 

Takty 4-5 

Ozdobniki W takcie 18 znajduje się przednutka krótka: „ ”. Przed nutą f² trzeba dodać nutę g². 

Należy pamiętać, że jest to dźwięk krótki, nieakcentowany. Przykład nutowy: 

 

Takty 18-19 

Znaki 

artykulacyjne 

 

 

 

 

 

 

Legato 

W melodii zawarte są łuki legato: „ ” lub „ ”. Należy zwrócić uwagę na 

ciągłość, płynność i spójność fragmentów objętych tymi łukami. 

Terminologia emocjonalna 

Oznaczenie w takcie 16: dolcissimo – bardzo słodko i delikatnie. Przykład nutowy: 

 

Takty 16-17 

 

Oznaczenie w takcie 36: „largamente”, a więc szerokie, rozwlekłe zwolnienie. 

Przygotowuje ono powrót tematu i osiągnięcie kulminacji. Przykład nutowy: 

 

Takty 36-37 

 

Tabela 43. Wskazówki wykonawcze do „Ave Maria” Pietro Mascagniego 

 

 

 

 



   

 

128 

3.11. Władimir Wawiłow 

 

Analiza tekstu: 

Choć tekst zawiera tylko słowa „Ave Maria”, „Amen”, kompozytor poprzez stworzoną 

muzykę i melodię perfekcyjnie zinterpretował temat tej pieśni. Autor podczas wykonywania 

utworu zmodyfikował tekst, zmieniając ②Ave Ave Maria, ④Ave Ave Ave Ave Maria, ⑤ Ave 

Ave Ave Ave Amen. na A-A-Ave, A-A-Ave, A-A-Amen. Celem tej zmiany było lepsze 

wyrażenie ciągłej, głębokiej emocji.  

 

Część I  ①Ave Maria Ave Maria ②Ave Ave Maria zmodyfikowano do A-A-Ave ③Ave 

Maria Ave Maria ④Ave Ave Ave Ave Maria zmodyfikowano do A-A-Ave； 

Część II ①Ave Maria Ave Maria ②Ave Ave Maria zmodyfikowano do A-A-Ave ③Ave 

Maria Ave Maria ⑤ Ave Ave Ave Ave Amen. zmodyfikowano do A-A-Amen. 

 

Tabela 44. Podział tekstu „Ave Maria” Władimira Wawiłowa 

 

Analiza formalna: 

 Brak znaków przykluczowych (tonacja a-moll), łącznie 80 taktów, metrum ⁴⁄₄, ambitus: 

e¹-a², forma AA’ z wstępem, interludium i codą. Budowę formalną z podziałem na części 

przedstawia poniższa tabela. 

 

 

Tabela 45. Budowa formalna „Ave Maria” Władimira Wawiłowa 

 

Wstęp zawiera cztery opadające pochody gamowe. Kończy się na akordzie 

dominantowym septymowym (D7), tworząc kadencję zawieszoną. Część A zawiera główny 

Część  A  A’  

Okres  α α’  α α’’  

Fraza Wstęp ①a ②a’ ③a’’ ④a’’’ Interl. ①a ②a’ ③a’’ ⑤a’’’’ Coda 

Budowa 

fraz 

8 8 8 8 8 7 8 8 8 8 1 

Liczba 

taktów 

8 16 16 7 16 16 1 

Takty 8 9-24 25-40 41-47 9-24 25-38,48-49 50 

Tonacja a 

Metrum ⁴⁄₄ 



   

 

129 

temat i kończy się akordem tonicznym, tworząc kadencję doskonałą D7-°T. Pomiędzy częściami 

A i A’ znajduje się interludium, które w zasadzie powtarza materiał wstępu i również kończy 

się na dominancie, tworząc kadencję zawieszoną. Część A’ jest w zasadzie powtórzeniem części 

A, z tą różnicą, że tekst i rytm dwóch ostatnich taktów są nieco inne. Również kończy się na 

akordzie tonicznym, tworząc bardziej rozbudowaną kadencję doskonałą: (°D )°T -D7-°T. Koda 

to jeden takt, zawierający akord toniczny.  

  Część A można podzielić na dwa okresy: α i α’. Część A’ można podzielić na dwa 

okresy: α i α’’. Wszystkie te cztery okresy kończą się akordem tonicznym (pryma  

w najwyższym i najniższym głosie). Okres α składa się z dwóch fraz: a i a’. Okres α’ składa się 

z dwóch fraz: a’’ i a’’’. Okres α’’ składa się z dwóch fraz: a’’ i a’’’’. Ponieważ ich przebiegi 

harmoniczne są bardzo podobne, z wyjątkiem różnych kadencji harmonicznej pomiędzy 

frazami, wszystkie oznaczono literą a. 

 Harmoniczny przebieg wstępu, fraz a, a’’ i interludium jest następujący: °T-°S7-(D7)-

DIII
7<-TVI

7<-°S6
6-(°SII

7)-(D7)-D7. Wszystkie kończą się na dominancie septymowej, tworząc 

kadencje zawieszone. Przykłady nutowe: 

 

Wstęp, takty 1-8  

 

  

Fraza a, takty 9-16  

 

   

Fraza a’’, takty 25-32  

 

 Przebieg harmoniczny frazy a’ to: °T-°S7-(D7)-DIII
7<-TVI

7<-°S6-(°SII
7)-D7

4-3-°T, zaś 

przebieg harmoniczny frazy a’’’ to: °T-°S7-(D7)-DIII-TVI-°S7-(D)-D-°T. Postęp harmoniczny 



   

 

130 

frazy a’’’’ to: °T-°S7-(D7)-DIII-TVI-°S7-D  +°T. Wszystkie kończą się na akordzie tonicznym, 

tworząc kadencje doskonałe. Przykłady nutowe: 

 

 

Fraza a’, takty 17-24  

 

 

Fraza a’’’, takty 33-40  

 

 

Fraza a’’’’, takty 42-49 

 

 Akompaniament utworu oparty jest zasadniczo na akordach wykonywanych w układzie 

harmonicznym. Uzupełniają go również zstępujące pochody gamowe, skoki oktawowe oraz 

zastosowanie artykulacji staccato, co wzbogaca fakturę i różnicuje charakter warstwy 

towarzyszącej. Przykłady nutowe: 

 

      

 

 W akompaniamencie frazy a’’ pojawiają się opadające pochody gamowe, które 

dialogują z podobnymi pochodami w partii wokalnej. Przykłady nutowe: 



   

 

131 

 

Takty 25-32  

 

 W najniższym głosie fraz a’’’ i a’’’’ jest kilka skoków o interwał oktawy, a partia wokalna 

osiąga kulminację. Przykłady nutowe: 

 

 

Fraza a’’’ (takty 33-40) i fraza a’’’’ (takty 33-38 i 48-49) 

 

Podczas śpiewania należy zwrócić szczególną uwagę na następujące punkty: 

 

Łaciński tekst oryginalny  Międzynarodowy alfabet fonetyczny 

Ave Maria Ave Maria A-A-Ave Ave Maria  

Ave Maria A-A-Ave; Ave Maria Ave Maria  

A-A-Ave Ave Maria Ave Maria A-A-A men. 

/ˈa.ve maˈri.a ˈa.ve maˈri.a ˈa.ve ˈa.ve maˈri.a 

ˈa.ve maˈri.a ˈa.ve ˈa.ve maˈri.a ˈa.ve maˈri.a  

ˈa.ve ˈa.ve maˈri.a ˈa.ve maˈri.a a ˈmen/ 

 

Tabela 46. Wymowa tekstu „Ave Maria” Władimira Wawiłowa 

 

Wymowa    Łacina (Tabela 46).  

Znaki 

chromatyczne 

W melodii zawarte są znaki przygodne gis¹ (takty 23, 32, 39 i 48). Przykłady nutowe: 

           

                        Takt 23                                Takt 32                                Takt 39                                  Takt 48 

Melodia  Emocjonalność utworu wzrasta w każdej kolejnej frazie (a<a’<a’’<a’’’),  

W pierwszych dwóch frazach tylko melodia zawiera pewną narrację. W frazie a’’ pojawia 

się zmiana – melodia prowadzi dialog z akompaniamentem. W frazie a’’’ emocje osiągają 

szczyt. Ponieważ słów jest niewiele, podczas śpiewania należy zwrócić szczególną uwagę 

na przekaz emocji. 



   

 

132 

Oznaczenia 

dynamiki 

 

Początek śpiewu rozpoczyna się w dynamice piano „p”. Przykład nutowy (takt 9): 

 

Repetycja 

 

 

W takcie 9 partytury rozpoczyna się repetycja, takty 39-47 to volta 1, takty 48-50 to volta 

2. Kolejność śpiewania jest następująca: takty 1-47, 9-38 48-50. Przykłady  nutowe: 

 

Takt 9                                                                      Takty 39-46  

 

 

Takty 47-50 

 

Legato 

 

 

 

 

W melodii zawarta jest pewną liczbę łuków legato: „ ” lub „ ”,, głównie w frazach 

a’ i a’’’. Podczas śpiewania należy zwrócić uwagę na ciągłość, płynność  

i spójność fragmentów oznaczonych łukami. Przykłady nutowe: 

 

 

Takty 17-24  

 

 

Takty 33-40 

 

Tabela 47. Wskazówki wykonawcze do „Ave Maria” Władimira Wawiłowa 



   

 

133 

3.12. Astor Piazzolla 

 

Analiza tekstu: 

 

Część I ①Ave Maria a Te Ave Maria 

②Madre nostra Maria Ave Ognuno pensa solo a sé non c’è più pietà ci sentiamo soli  

③Ave Maria prego Te Ave Maria Tu sai quanto dolore c’è, risveglia un po’ d’amore, 

di calore e la speranza che non c’è Credo in Te Prego Te. 

Coda ④Te. 

Część II ⑤Vedi che non sappiamo più chi siamo ormai  

⑥Tutti così confusi Noi noi figli Tuoi  

⑦Uomini fragili Madre, Tu che puoi aiutaci Cosi sia 

Część III ②Madre nostra Maria Ave Ognuno pensa solo a sé non c’è più pietà ci sentiamo soli  

③Ave Maria prego Te Ave Maria Tu sai quanto dolore c’è, risveglia un po’ d’amore, 

di calore e la speranza che non c’è Credo in Te Prego Te. 

Coda ⑧Ave. 

 

Tabela 48. Podział tekstu „Ave Maria” Astora Piazzolli 

 

Analiza formalna: 

 Brak znaków przykluczowych, łącznie 100 taktów, metrum ⁴⁄₄, ambitus: c¹-b², forma 

ABA ze wstępem i codą. Budowę formalną z podziałem na części przedstawia poniższa tabela. 

 

 

Tabela 49. Budowa formalna „Ave Maria” Astora Piazzolli 

Część/ 

Okres 

 A  B A  

Fraza Wstęp a 

① 

a’

② 

b  

③ 

coda 

④ 

c 

⑤ 

c’

⑥ 

d  

⑦ 

a a’

② 

b 

③ 

Coda 

⑧ 

Budowa 

fraz  

4 8 8 4+4+4+2

+2+2 

2 6 6 4+6 8 8 4+4+4+2

+2+2 

4 

Liczba 

taktów 

4 34 2 22 34 4 

Takty 4 5-38 39-40 41-62 5-38 63-66 

Tonacja C----------G-C--a-e-----b-a-G-F--------------b--as-e--------------C-G-C-a--e----b-a-G-F-------------- 

Metrum ⁴⁄₄ 



   

 

134 

 Wstęp zawiera materiał motywiczny, który później zostanie wykorzystany jako 

akompaniament głównego tematu utworu. Zaczyna się od akordu C-dur, a kończy na moll 

subdominancie w II przewrocie.  

 Część (okres) A składa się z trzech fraz: a, a’, b z małą codą. Fraza a zawiera melodię 

tematu, zaczyna się od akordu C-dur i kończy się na akordzie G-dur, poprzedzony wtrąconą 

dominantą septymową. Fraza a’ jest wariantem frazy a, kończy się dominantą nonową w tonacji 

e-moll (kadencja zawieszona). Fraza b wprowadza nowe motywy. Rozpoczyna się od e-moll, 

ulega wielu modulacjom w swoim przebiegu, przechodząc w ostatnich siedmiu taktach do  

F-dur, który w ostatnich taktach przeplata się ze swoją wtrąconą subdominantą z sekstą  

w II przewrocie. Akompaniament oparty jest na takim samym wzorze melodyczno-rytmicznym, 

jak w frazie a, ale tonacja jest inna. Mała coda powtarza dwa ostatnie takty frazy b. W partii 

wokalnej jest pryma (f¹) z F-dur. 

 Części (okresy) A i B są ze sobą skontrastowane pod względem materiału tematycznego. 

Część (okres) B składa się z trzech fraz: c, c’, d. Fraza c wprowadza nowe motywy, zaczyna się 

i kończy akordem b-moll (z kwintą w partii wokalnej), kadencja harmoniczna: °DIII-5  

(w I przewrocie, bez kwinty) -°T; fraza c’ jest modulacją o interwał sekundy wielkiej w dół 

frazy c (od b-moll do as-moll), kończy się na akordzie tonicznym as-moll (pozycja akordu  

i kadencja jest analogiczna jak w frazie c). Fraza d również wprowadza nowe motywy, zaczyna 

się i kończy na akordzie e-moll, poprzedzonym toniką VI stopnia (C-dur). 

 Część (okres) A’ jest dokładnym powtórzeniem części (okresu A), z tą różnicą, że fraza 

a, zamiast wokalnie, jest wykonywana instrumentalne. Codę kończy akord toniczny F-dur. 

 Wstęp, fraza a oraz pierwsze cztery takty frazy a’ mają tę samą harmonię 

akompaniamentu, tak jak i mała coda i dwa ostatnie takty części B. Harmonia akompaniamentu 

w pierwszych dwóch taktach cody jest taka sama, jak w przedostatnim takcie frazy b. Przykłady 

nutowe: 

 

Wstęp (takty 1-4) 

 

 

Fraza a z części A (takty 5-12) 

 



   

 

135 

Fraza a’ (takty 13-20) 

 

   

Fraza b (takty 21-38) 

 

 

 

Mała coda (takty 39-40) 

 

 

Fraza c z części B (takty 41-46) 

 

Fraza c’ (takty 47-52) 

 

 

Fraza d (takty 53-62) 

 

 

Coda (takty 63-66) 

 

 



   

 

136 

 Utwór wykorzystuje akompaniament oparty na rozłożonych strukturach akordowych 

oraz figuracjach arpeggiowych, które nadają warstwie towarzyszącej płynność i lekkość 

fakturalną. Przykłady nutowe: 

               

           

 

Podczas śpiewania należy zwrócić szczególną uwagę na następujące punkty: 

 

Oryginalny tekst włoski  Międzynarodowy alfabet fonetyczny 

Ave Maria a Te  

Ave Maria, Madre nostra  

Maria Ave Ognuno pensa solo a sé  

non c’è più pietà 

ci sentiamo soli.  

Ave Maria prego Te. Ave Maria 

Tu sai quanto dolore c’è, 

risveglia un po’ d’amore,  

di calore e la speranza che non c’è. 

Credo in Te Prego Te Te 

Vedi che non sappiamo più  

chi siamo ormai; tutti così confusi,  

Noi noi figli Tuoi, uomini fragili. 

Madre Tu che puoi aiutaci. Cosi sia. 

Madre nostra Maria Ave 

Ognuno pensa solo a sé  

non c’è più pietà 

ci sentiamo soli.  

Ave Maria prego Te. Ave Maria 

Tu sai quanto dolore c’è, 

risveglia un po’ d’amore,  

di calore e la speranza che non c’è. 

Credo in Te Prego Te Ave 

/ˈa.ve maˈri.a a te  

ˈa.ve maˈri.a ˈma.dre ˈnɔ.stra  

maˈri.a ˈa.ve oˈɲɲu.no ˈpɛn.sa ˈso.lo a seː  

non tʃɛ pju pieˈta  

tʃi senˈtja.mo ˈso.li  

ˈa.ve maˈri.a ˈprɛ.ɡo te ˈa.ve maˈri.a 

tu saɪ ˈkwan.to doˈlo.re tʃɛ  

riˈzveʎʎa un po d'aˈmo.re  

di kaˈlo.re e la speˈran.tsa ke non tʃɛ 

ˈkre.do in te ˈprɛ.ɡo te te 

ˈve.di ke non sapˈpja.mo pju 

ki ˈsi.a.mo orˈmai; ˈtut.ti koˈsi konˈfu.zi,  

ˈno.i ˈno.i ˈfiʎʎ twˈɔ.i, ˈu.o.mini ˈfra.dʒi.li.  

ˈma.dre tu ke pwˈɔ.i aiuˈta.tʃi. koˈzi ˈsi.a 

ˈma.dre ˈnɔ.stra maˈri.a ˈa.ve 

oˈɲɲu.no ˈpɛn.sa ˈso.lo a seː  

non tʃɛ pju pieˈta  

tʃi senˈtja.mo ˈso.li  

ˈa.ve maˈri.a ˈprɛ.ɡo te ˈa.ve maˈri.a 

tu saɪ ˈkwan.to doˈlo.re tʃɛ  

riˈzveʎʎa un po d'aˈmo.re  

di kaˈlo.re e la speˈran.tsa ke non tʃɛ 

ˈkre.do in te ˈprɛ.ɡo te ˈa.ve/ 

 

Tabela 50. Wymowa tekstu „Ave Maria” Astora Piazzolli 



   

 

137 

Wymowa  Włoski (zob. Tabela 50). Wykonanie utworu powinno opierać się na konsekwentnej i 

fonetycznie poprawnej wymowie tekstu włoskiego, zgodnie z przyjętą transkrypcją 

fonetyczną. 

Znaki 

chromatyczne 

 

 

 

W melodii zawarte jest wiele znaków przygodnych „♮”, „♯” i „♭”, zwłaszcza  

w frazach b, c, c’, np. ♯g¹ (takt 19), ♯f² (takty 22, 24, 26, 28 i 29), ♯c²(takt 29), ♭h¹ (takty 

32, 42, 44, 48, 49 i 50), ♭d² (takty 41, 43, 44 i 49), ♭e² (takty 43, 51  

i 52), ♭c² (takty 47, 49 i 50), ♭a¹(takty 48 i 50), ♭h²(takt 63). Przykłady nutowe: 

       

                       Takt 19                                 Takt 22                                Takt 24                                 Takt 26 

              

                                              Takty 28-29                                                                                     Takt 32 

 

Takty 41-44 

 

Takty 47-52 

 

Takt 63 

Repetycja 

 

 

 

 

 

 

Nad początkiem taktu 5 znajduje się oznaczenie repetycji „ ”, nad końcem taktu 38 

znajduje się oznaczenie „ ”, a nad końcem taktu 62 znajduje się oznaczenie „dal  al 

 poi CODA”. Przed taktem 63 znajduje się oznaczenie „CODA”.  

 (segno) oznacza miejsce, od którego zaczyna się powtórka.  oznacza koniec 

powtórki i połączenie z codą. Kolejność śpiewania jest następująca: takty 1-62, 5-38, 

63. Przykłady nutowe: 

                                           

                     Koniec części B (takt 62)                                                   Początek części A i A’ (takt 5) 

                                   

     Przedostatni takt części A i koniec części A” (takt 38)                               Początek cody (takt 63) 



   

 

138 

Melodia  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nad taktem 5 znajduje się oznaczenie: „2a v. strumentale” i „ ”, a nad ostatnią miarą 

taktu 12 „ripresa canto”. Oznacza to, że w powtórce od taktu 5 partię wokalną grają 

instrumenty, a głos nie śpiewa aż do ostatniej nuty taktu 12, kiedy zaczyna się śpiew, a 

instrumenty nie grają już melodii wokalnej. Przykład nutowy: 

 

 

Takty 5-13 

 

W takcie 19 znajduje się kwintola. Kwintola to figura rytmiczna złożona z pięciu 

wartości. Powstaje w wyniku podziału nuty dwudzielnej na 5 (zamiast na 4) równych 

wartości i oznaczamy ją cyfrą „5”. W tym przypadku jest to kwintola półnutowa. 

Przykład nutowy: 

 

Takt 19 

 

Oprócz początku frazy ab w części A, początku frazy cc’d w części B i początku kody, 

gdzie partia wokalna zaczyna się na pierwszą miarę rytmiczną w takcie,  

w pozostałych frazach zasadniczo zaczyna się od trzeciej lub czwartej miary rytmicznej. 

Przykłady nutowe: 

 

Początek frazy a w części A(takty 5-9) 

 

 

Koniec frazy a i początek frazy a'(takty 12-13) 



   

 

139 

 

 

Początek frazy b (takty 21-23) 

 

Początek frazy c w części B (takty 41-42) 

 

Początek frazy c' (takty 47-49) 

                   

                                       Początek frazy d (takt 53)                       Początek cody (takt 63) 

Ossia 

 

 

 

Nad pierwszym taktem cody jest oznaczenie „{ossia}”. Ossia to termin muzyczny, który 

oznacza alternatywny tekst nutowy, który może zastąpić oryginalny. Podczas 

wykonywania utworu można w zależności od gustu i możliwości wokalnych wybrać: 

śpiewanie na nutach {b²-a²} zamiast wydrukowanych dużą czcionką nut c2-f2. Przykład 

nutowe: 

 

Takt 63 

Oznaczenia 

dynamiki 

i tempa 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Na początku frazy a części A, w takcie 5 jest oznaczenie p (piano). W taktach 8-9 i 16-

17 występują zmiany dynamiki: cresc. - mf, oznaczające stopniowy wzrost dynamiki do 

mezzoforte. Takt 12, położony na przełomie fraz a i a”, zawiera zmiany dynamiki: dim. 

- p, a więc powinien nastąpić stopniowy powrót do dynamiki piano. W 21. takcie frazy 

b znajduje się oznaczenie f (forte). W taktach 32-33 występują zmiany dynamiki: „dim. 

- mf”, a więc powinna ona stopniowo opaść do mezzoforte, a następnie, w takcie 36, do 

piano „dim. - p”. Wykonując utwór, należy zwracać uwagę na zmiany dynamiczne. 

Przykłady nutowe: 

 

Takty 5-6 

 

Takty 8-13 

 

Takty 14-17 



   

 

140 

 

 

Takty 21-22 

 

Takty 30-34 

 

Takty 34-38 

 

Na początku frazy c’ części B, w takcie 47 zaznaczono mf. Na początku frazy d, w 53. 

takcie znajduje się oznaczenie: p. Przykład nutowy: 

 

Takty 47-48 

 

Na początku cody, w taktach 63-64 zachodzi stopniowy spadek dynamiki „dim.”. Takt 

64, blisko zakończenia, ma oznaczenia tempa: rall., co oznacza stopniowe zwolnienie, 

oraz znak graficzny diminuendo, wskazujący na osłabienie dynamiki. Przykład nutowy: 

 

Takty 63-66 

Legato W melodii zawarte są pewne łuki legato: „ ” lub „ ”. Podczas śpiewania należy 

zwrócić uwagę na ciągłość, płynność i spójność, szczególnie na początku i na końcu 

utworu. Przykłady nutowe: 

 

 

Takty 5-12 

 

Takty 63-66 

 

Tabela 51. Wskazówki wykonawcze do „Ave Maria” Astora Piazzolli 



   

 

141 

3.13. ნუნუ გაბუნია (Nunu Gabunia)  

 

Analiza tekstu: 

 

Część I ①ავე მარია, დედაო ღვთისა, ②სეზმარია თუ ზარია ცისა, მზისავ!    

③სიცოცხლე არ მიწერია, სვე, როცა ④მწარეა მამულისა 

Część II ⑤ჩემს ერს სწყალობდე, ⑥ერს რუსთველისა, ⑦დედაო ღვთისა და 

ქართლისა! 

Część III 

 

⑧მზეო, მზეთა მზისა, დედავ მადლისა ⑨ავე მარია, დედავ მადლისა  

⑩მწურა ხარეა მზე ღვთისა. ⑪გთხოვ, დაიფარე შენ მიწა ქართლისა. 

⑫ და ნინოს ჯვარი, დედაო ღვთისა. 

Coda ⑬ავე მარია დედაო ღვთისა! ⑭ამენ! ⑮ ამენ! 

 

Tabela 52. Podział tekstu „Ave Maria” Nunu Gabuni 

 

Analiza formalna: 

 Znaki przykluczowe: , łącznie 68 taktów, metrum ⁴⁄₄, ambitus: c¹-e². Forma ABA’ 

z codą. Budowę formalną z podziałem na części przedstawia poniższa tabela. 

 

 

Tabela 53. Budowa formalna „Ave Maria” Nunu Gabuni  

 

Część/ 

Okres 

 A B A’  

Fraza Wstęp a b c d e f g a’ b c’ d’ h Coda 

Budowa 

fraz  

4+4 4

① 

4 

② 

4 

③ 

4 

④ 

2 

⑤ 

2 

⑥ 

4 

⑦ 

4 

⑧ 

4 

⑨ 

3 

⑩ 

3 

⑪ 

5 

⑫ 

Inter. 

2+4 

a’’ 

4 

⑬ 

4 

⑭ 

3 

⑮ 

Liczba 

taktów 

8 16 8 19 6 11 

Takty 8 9-24 25-32 33-51 52-57 58-68 

Tonacja F--------------------------------a-----F---a---F----------------d-F--d-g---F---------a-F----------------- 

Metrum ⁴⁄₄ 



   

 

142 

 Wstęp rozpoczyna się melodią tematu, zaczyna i kończy akordem F-dur, poprzedzonym 

dominantą septymową (kadencja doskonała). 

 Część (okres A) składa się z czterech fraz (a, b, c, d) w tonacji F-dur. Fraza a zawiera 

główny temat, kończy się na akordzie tonicznym z tercją w partii wokalnej, poprzedzonym 

dominantą septymową (kadencja doskonała D7-T). Fraza b jest nowym motywem i kończy się 

na tonice VI stopnia septymowej (z kwintą w partii wokalnej), kadencja zwodnicza: D7-TVI
7; 

Fraza c również wprowadza nowe motywy, lecz pod względem harmonicznym kończy się jak 

fraza b, z tą różnicą, że w partii wokalnej ostatniego akordu jest tercja. Fraza d także wprowadza 

nowe motywy, kończy się na akordzie tonicznym, poprzedzonym dominantą septymową 

(kadencja doskonała) 

 Części (okresy) A i B są ze sobą skontrastowane. Część (okres) B składa się z trzech 

fraz: e, f, g. Początek frazy e i początek frazy a to ten sam wzór melodyczny, ale zaczynający 

się od a-moll, modulujący z F-dur na a-moll i kończący się akordem tonicznym a-moll, 

poprzedzonym dominantą septymową (kadencja doskonała D7-°T). Fraza f powraca do F-dur  

i kończy się na tonice VI stopnia (z tercją w partii wokalnej), kadencja harmoniczna: DVII  

(w II przewrocie) - TVI
7-TVI. Fraza g powraca do a-moll, a w ostatniej półnucie ostatniego taktu 

znów do F-dur poprzez dominantę septymową C-dur7 (z septymą w partii wokalnej). Końcowy 

przebieg harmoniczny to (a-moll) D7-°T -(F-dur) D7 (kadencja zawieszona). 

 Część lub okres A’ jest powtórzeniem ze zmianą okresu A i składa się z pięciu fraz: a’, 

b, c’, d’, h. Fraza a’ powtarza melodię tematu frazy a i kończy się tak samo jak ona; fraza b jest 

dokładnie taka sama jak w okresie A; fraza c’ jest skrócona względnie frazy c, a jej przebieg 

harmoniczny to (F-dur) SII
7-T  - (d-moll) D9 - (g-moll) D9; fraza h jest całkowicie nowa, 

zaczynający się od g-moll i kończący się na akordzie tonicznym F-dur, poprzedzonym 

dominantą septymową (kadencja doskonała D7-°T). Przebieg harmoniczny tej frazy to  

(g-moll) D9-°T - (F-dur) D7-T. 

 W przedostatnim takcie części (okresu) A’ znajduje się oznaczenie tempa: „a tempo”,  

a następnie rozpoczęcie powtórki od wstępu. Przykład nutowy: 

  

              Takty 49-51                                           Takty 1-2 



   

 

143 

 Pierwsze sześć taktów cody wykorzystuje materiał wstępu, ale kadencja harmoniczna 

jest inna. Coda zaczyna się w F-dur, przechodząc do a-moll w przedostatnim takcie, a kończy 

dominantą septymową tonacji F-dur (w postaci zasadniczej, z septymą w partii wokalnej). 

Występuje tu kadencja zawieszona: (a-moll) D7-°T - (F-dur) D7. Następnie ponownie zostaje 

wprowadzona fraza a’’ ze zmianą w ostatnim takcie, kończącym się na akordzie tonicznym F-

dur (z kwintą w partii melodii), poprzedzonym dominantą septymową (kadencja doskonała).  

W ciągu ostatnich siedem taktów postęp harmoniczny jest następujący: (F-dur) S-T-S-T-T-T.  

W ostatnim akordzie tonicznym F-dur jest tercja w partii wokalnej. Typ kadencji to kadencja 

plagalna. 

 Warto zaznaczyć, że melodia początku części B jest melodią przewodnią części A 

przetransponowaną do tonacji a-moll. Przykłady nutowe: 

 

Początek części A(takty 9-10) 

 

Początek części B(takty 25-26) 

 

Część B rozpoczyna się od a-moll i powraca do F-dur w ostatniej półnucie ostatniego taktu, aby 

doprowadzić do części A’. Przykład nutowy (takty 25-40): 

   

 



   

 

144 

 Akompaniament utworu oparty jest przede wszystkim na zastosowaniu akordów 

rozłożonych oraz granych harmonicznie. Faktura wzbogacona jest ponadto o znaki 

akcentuacyjne oraz figuracje arpeggiowe, które urozmaicają warstwę towarzyszącą zarówno 

pod względem rytmicznym, jak i brzmieniowym.  

 

Przykłady nutowe: 

     

 

Podczas śpiewania należy zwrócić szczególną uwagę na następujące punkty: 

 

Tekst oryginalny w języku 

gruzińskim 

Transkrypcja na alfabet 

łaciński 

Międzynarodowy alfabet 

fonetyczny187 

ავე მარია დედაო ღვთისა, 

სეზმარია თუ ზარია ცისა, 

მზისავ! სიცოცხლე არ მიწერია, 

სვე,  

როცა მწარეა მამულისა  

ჩემს ერს სწყალობდე,  

ერს რუსთველისა, 

დედაო ღვთისა და ქართლისა! 

მზეო, მზეთა მზისა,  

დედავ მადლისა ავე მარია 

დედავ მადლისა მწურა ხარეა 

მზე ღვთისა გთხოვ დაიფარე 

შენ მიწა ქართლისა. 

და ნინოს ჯვარი,  

დედაო  ღვთისა.  

ავე მარია დედაო ღვთისა!  

ამენ! ა! 

Ave Maria dedao ghvtisa,  

sizmaria tu zaria cisa,  

mzisav! sicockhle ar mits'eria, 

sve,  

roca mts'area mamulisa  

chems ers sts'q'alogde,  

ers rustvelisa,  

dedao ghvtisa da qartlisa! 

mzeo, mzeta mzisa,  

dedav madlisa Ave Maria 

dedav madlisa mts'ura kharea 

mze ghvtisa gtkhov daifare 

shen mits'a qartlisa.  

da ninos jvari,  

dedao ghvtisa.  

Ave Maria dedao ghvtisa! 

Amen! A! 

ˈä.ve̞ mäˈri.ä de̞.dä. o̞ˈɣvtʰi.sä 

sizmäˈri.ä tu zä.ri.ä ˈt͡ sʰi.sä 

mzi.säv si.t͡ sʰo̞.t͡ sʰxle̞ är miˈt͡ sʼe̞.ri.ä 

sve̞ 

ro̞.t͡ sʰäˈmt͡ sʼä.re̞.ä mä.mu.li.sä 

ˈt͡ ʃʰe̞ms e̞rs ˈst͡ sʼqʼä.lo̞ɡ.de̞ 

e̞rs rus.tʰve̞.li.sä 

de̞.dä.o̞ ˈɣv.ti.sä dä ˈkʰärt.li.sä 

mze̞.o̞ mze̞.tä mzi.sä  

de̞.däv mäd.li.sä ˈä.ve̞ mäˈri.a 

de̞.däv mäd.li.sä ˈmt͡ sʼu.rä ˈxä.re̞.ä 

mze̞ ˈɣvtʰi.sä ˈɡt͡ xɔv dä.i.fä.re̞  

ʃe̞n miˈt͡ sʼä ˈkʰär.tli.sä 

dä ni.no̞s ˈd͡ʒvä.ri  

de̞.dä.o̞ ˈɣvtʰi.sä 

ˈä.ve̞ mäˈri.ä de̞.dä.o̞ ˈɣvtʰi.sä 

ˈä me̞n ä 

 

Tabela 54. Wymowa tekstu „Ave Maria” Nunu Gabuni 

 
187 Butskhrikidze, M. (2002). The Consonant Phonotactics of Georgian [Praca doktorska, Uniwersytet w 

Lejdzie]. LOT. Holandia, s.81-95. 



   

 

145 

Wymowa Gruzińska (zob.Tabela 54). Wykonanie utworu powinno opierać się na 

konsekwentnej i fonetycznie poprawnej wymowie tekstu włoskiego, zgodnie z 

przyjętą transkrypcją fonetyczną. 

Znak 

chromatyczny 

 

 

 

 

 

 

W melodii zawarte są pewne przygodne znaki chromatyczne („♮”, „♯”, „♭”), w 

tym: ♮h¹ (takty 26, 29, 30 i 31), ♯f¹ (takty 46 i 48), ♭e² (takt 47). Przykłady nutowe: 

 

Takt 26 

 

Takty 29-31 

 

Takty 46-48 

Rytm W takcie 48 znajduje się triola: 

 

Oznaczenia 

dynamiki i tempa 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Na początku części B, w takcie 25 jest oznaczenia tempa: poco più mosso, a więc 

tempo powinno być nieco szybsze niż wcześniej. Przykład nutowy: 

 

Takty 25-26 

 

W takcie 47 części A’ znajdują się oznaczenia dynamiki: „ff”, bardzo głośno. Takt 

49 zawiera zmiany dynamiki: cresc. dim., jest tam również znak fermaty „ ” przy 

nucie c². Na tej samej nucie dynamika najpierw wzrasta, a następnie słabnie. Takt 

50 ma oznaczenie a tempo. Przykład nutowy: 

         

                           Takt 47                                                                           Takty 49-51             

 

W takcie 62 Cody znajduje się oznaczenia dynamiki p. Takt 66 ma oznaczenia 

dynamiki pp bardzo cicho. Takt 67 ma oznaczenia dynamiki: ppp (możliwie 



   

 

146 

najciszej). Takty 67-68 mają również znak dynamiki: „  ” diminuendo. 

Dynamika więc układa się następująco: p>pp>ppp. Przykłady nutowe: 

 

Takty 62-65 

 

Takty 66-68 

Fermata 

 

 

 

 

 

W ostatnim takcie części B nuta b¹ jest przedłużona za pomocą fermaty:  

„ ”. W trzecim od końca takcie części A’ przy nucie c² także znajduje się 

oznaczenie fermaty „ ”. W takcie 57 (coda) są oznaczenia: „ ” i „rit.”, przy 

nucie b¹ znajduje się fermata, jednocześnie partia akompaniamentu stopniowo 

zwalnia. Przykłady nutowe: 

          

                          Takt 32                                                 Takt 49                                Takt 57  

Znaki 

artykulacyjne 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Akcenty dynamiczne lub charakterystyczne: 

W takcie 22 znajduje się kilka znaków akcentu „>”, przy nutach g¹, f¹, e¹  

i f¹. Podczas śpiewania należy zwrócić uwagę na wyraźniejsze, silniejsze 

podkreślenie oznaczonego tak dźwięku lub współbrzmienia. Przykłady nutowe: 

 

Takt 22 

Legato 

W melodii zawarta jest pewna liczba łuków legato: „ ” lub „ ”. Podczas 

śpiewania należy zwrócić uwagę na ciągłość, płynność i spójność połączonych 

tymi łukami dźwięków, szczególnie na końcu. Przykłady nutowe: 

 

 

Takty 62-68 

 

Tabela 55. Wskazówki wykonawcze do „Ave Maria” Nunu Gabuni 

 



   

 

147 

3.14. Michał Lorenc 

 

Analiza tekstu: 

 

Część I ①Ave Maria, gratia plena, ② Dominus tecum, Benedicta tu, ③ in mulieribus, et 

benedictus, ④fructus ventris tui, Jesu. Sancta Maria; 

Część II ⑤Ave Maria, Mater Dei; ⑥ora pro nobis peccatoribus, ⑦nunc et in hora mortis 

nostrae. Amen.  

 

Tabela 56. Podział tekstu „Ave Maria” Michała Lorenca 

 

Analiza formalna: 

 Znaki przykluczowe: , łącznie 36 taktów, metrum ⁴⁄₄, forma pieśni AA’. Ambitus: 

e¹-e². Budowę formalną z podziałem na części przedstawia poniższa tabela. 

 

 

Tabela 57. Budowa formalna „Ave Maria” Michała Lorenca 

 

 Utwór składa się z dwóch części: A i A’. Część A poprzedza wstęp. Pomiędzy częściami 

A i A’ jest wyraźne interludium, a melodia części A’ jest powtórzeniem melodii części A. Wstęp 

zaczyna się od akordu E-dur, a kończy na dominancie nonowej z kwartą zamiast tercji  

(początkowo w II przewrocie, zmienionym na postać zasadniczą). Część A zaczyna się od 

akordu E-dur, w jej trakcie jest tymczasowa modulacja do H-dur, zaś kończy się także na 

akordzie tonicznym E-dur poprzedzonym dominantą w postaci zasadniczej bez kwinty 

(kadencja doskonała): D 5 -T. Interludium jest powtórzeniem wstępu. Część A’ w zasadzie 

Część  A  A’ 

Okres  α β  α’ β 

Fraza Wstęp ①a ②a’ ③b ④b’ Interl. ⑤a ⑥b ⑦b’ 

Budowa 

fraz  

4 4 4 2+2 4 4 4 2+2 4 

Liczba 

taktów 

4 16 4 12 

 

Takty 4 5-20 21-24 25-36 

Tonacja E---------------------------------H---E---------------------------------------H----E---------------- 

Metrum ⁴⁄₄ 



   

 

148 

powtarza część A (pomijając jedynie jedną frazę a’), kadencja harmoniczna jest taka sama jak 

w przypadku części A.  

 Pierwsza część tekstu piosenki to część pochwalna modlitwy w języku łacińskim,  

a druga część to część wstawiennicza, wyrażająca prośby.  

 Część A można podzielić na dwa okresy α β, skontrastowane tematycznie. Okres α 

składa się z dwóch fraz: a i a’. Fraza a zawiera melodię tematu, zaczyna się od akordu E-dur,  

a kończy na tonice III stopnia w II przewrocie (kadencja harmoniczna: D7 (w II przewrocie)-

T9-TIII. Fraza a’ powtarza wzór rytmiczny i relację interwałową frazy a, kończy się na takim 

samym akordzie i taką samą kadencją, jedynie D7 jest w III przewrocie). Okres β składa się  

z dwóch fraz: b i b’. Fraza b zawiera całkowicie nowe motywy. Pierwsze dwa takty tymczasowo 

modulują do H-dur, następnie tonacja wraca do E-dur. Fraza ta kończy się na akordzie 

tonicznym E-dur z septymą wielką (w III przewrocie), kadencja harmoniczna: D7
3-1-T-T7<

7<. 

Fraza b’ powtarza wzór rytmiczny z początku frazy b, Kończy się na akordzie tonicznym E-dur. 

Kadencja harmoniczna: D7 (w postaci zasadniczej, niepełna, bez kwinty) - T. Część A’ można 

podzielić na dwa okresy: α’ i β. Okres α’ powtarza frazę a z okresu α, pomijając frazę a’; okres 

β powtarza się dokładnie. 

W partii akompaniamentu lewa ręka operuje głównie interwałami oktaw, natomiast 

prawa ręka realizuje akordy grane harmonicznie oraz zdwaja linię melodyczną partii wokalnej. 

W taktach 6, 10 i 26 wprowadzone zostały figuracje rytmiczne w postaci sekstol, co wzbogaca 

fakturę i dynamikę akompaniamentu. Przykłady nutowe: 

 

 

Takty 5-12 

 

 

Takty 25-28 

 

 

 



   

 

149 

Podczas śpiewania należy zwrócić szczególną uwagę na następujące punkty: 

 

Łaciński tekst oryginalny  Międzynarodowy alfabet fonetyczny 

Ave Maria, gratia plena, Dominus tecum,  

benedicta tu in mulieribus,  

et benedictus fructus ventris tui  

Jesu. Sancta Maria. 

Ave Maria,  

Mater Dei ora pro nobis peccatoribus,  

nunc et in hora mortis nostrae, Amen. 

/ˈa.ve maˈri.a ˈɡra.t͡ si.a ˈplɛ.na ˈdɔ.mi.nus ˈte.kum  

be.neˈdik.ta tu in muˈli.e.ri.bus  

ɛt be.neˈdik.tus ˈfruk.tus ˈvɛn.tris tu.i  

ˈje.su ˈsaŋk.ta maˈri.a 

ˈa.ve maˈri.a  

ˈma.tɛr ˈde.i ˈo.ra pro ˈno.bis pɛk.kaˈto.ri.bus 

nuŋk ɛt in ˈo.ra ˈmɔr.tis ˈnos.trae ˈa.mɛn/ 

 

Tabela 58. Wymowa tekstu „Ave Maria” Michała Lorenca 

 

Wymowa Łacina (zob. Tabela 58). Wykonanie utworu powinno opierać się na konsekwentnej 

i fonetycznie poprawnej wymowie tekstu łacińskiego, zgodnie z przyjętą 

transkrypcją. Szczególną uwagę należy zwrócić na artykulację głosek oraz 

zachowanie spójności fonetycznej, co wpływa zarówno na czytelność tekstu, jak i 

jego ekspresję. 

Znaki 

chromatyczne 

 

W takcie 14 i 30 pojawiają się znaki chromatyczne przygodne ♯a¹. Należy zwrócić 

uwagę na zmiany wysokości dźwięku. Przykłady nutowe: 

 

    

                                                                  Takt 14                                 Takt 30 

 

Oznaczenia 

tempa 

 

 

 

W taktach poprzedzających części A i A’ występują chwilowe zmiany tempa 

(zwolnienia) „rit.”. Podczas śpiewania należy dbać o właściwą współpracę z 

akompaniamentem. Przykłady nutowe: 

     

                                          Takty 4-5                                                        Takty 23-25                              

 

Tabela 59. Wskazówki wykonawcze do „Ave Maria” Michała Lorenca 

 



   

 

150 

3.15. Henri Seroka 

 

Analiza tekstu: 

 

Część I ①Ave Maria, gratia plena,  

②Ave Maria, benedictus in mulieribus; 

Część II ③Ora peccatoribus ora pro nobis,  

④et in hora mortis in hora mortis nostre; 

Część III ⑤Ave Maria, gratia plena,  

⑥Ave Maria, Maria Amen. 

 

Tabela 60. Podział tekstu „Ave Maria” Henriego Seroki 

 

Analiza formalna: 

 Znaki przykluczowe: , łącznie 49 taktów, metrum ⁴⁄₄ (w takcie 33 ⁶⁄₄). Ambitus: f¹-

a². Forma ABA’. Budowę formalną z podziałem na części przedstawia poniższa tabela. 

 

 

Tabela 61. Budowa formalna „Ave Maria” Henriego Seroki 

 

 Po pierwsze, utwór dzieli się na trzy części ABA’ z wstępem wykorzystującym główny 

temat. Części A i B kontrastują ze sobą, a część A’ to część repryzowa (w zasadzie powtarza 

melodię części A). Wstęp zaczyna się od A-dur, a kończy na dominancie septymowej (kadencja 

zawieszona). Podobnie zaczyna i kończy się część A. Część B wprowadza nowy materiał 

motywiczny i zawiera wiele modulacji, ostatecznie wraca do tonacji wyjściowej i kończy się 

na akordzie tonicznym A-dur, po kadencji z wykorzystaniem akordu neapolitańskiego (B-dur). 

Część/ 

/okres 

 A B A’ 

Fraza Wstęp ①a ②a’ ③b ④b’ ⑤a ⑥a” 

Budowa 

fraz  

8 3+2+1+2 3+2+1+2 2+2 2+3 3+2+1+2 3+2+1+2 

Liczba 

taktów 

8 16 9 16 

Takty 8 9-24 25-33 34-49 

Tonacja A---------------------------------------------C-F-B-A--C-F-B-A---------------------------------- 

Metrum ⁴⁄₄------------------------------------------------------------------⁶⁄₄-⁴⁄₄------------------------------- 



   

 

151 

Część A’ powraca do motywów części A,zakończona jest akordem tonicznym A-dur  

(z kwintą w najwyższym głosie), poprzedzonym dominantą III stopnia (w I przewrocie).  

 Pierwsza część tekstu to część pochwalna modlitwy, pomijająca zdanie „et benedictus 

fructus ventris tui, Iesus”, a druga część to część wstawiennicza, wyrażająca prośby. Trzecia 

część powtarza pierwszą połowę pierwszej części, a końcu dodano „Amen”.  

 Część lub okres A składa się z dwóch fraz aa’. Fraza a zawiera temat, zaczyna się od 

akordu A-dur, a kończy na dominancie septymowej tej tonacji (kadencja harmoniczna: DD -

D7) fraza a’ i fraza a mają niemal identyczną melodię, z wyjątkiem różnic rytmicznych 

wynikających z różnic w tekście. Zarówno ①, jak i tekst ② pochodzi z pierwszej części 

modlitwy, wyrażającej uwielbienie. Część (okres) B składa się z dwóch fraz: b i b’. Fraza b 

zawiera nowe motywy i wiele modulacji. Przebieg harmoniczny: (A-dur) T-S-(C-dur) D7-T-(F-

dur) T-S-(B-dur) S-(A-dur) T; początki fraz b’ i b oraz przebiegi harmoniczne w tych frazach 

są takie same, jedynie metrum ostatniego taktu frazy b’ to 6/4 (takt 33), w którym występuje 

akord toniczny A-dur; kadencja harmoniczna: (B-dur) S-(A-dur) T. Część (okres) A’ składa się 

z dwóch fraz: a i a”. Fraza a jest identyczna, jak w części a, zaś ostatnie dwa takty frazy a” mają 

inną melodię (tekst „Amen”), zakończoną akordem tonicznym A-dur, poprzedzonym 

dominantą trzeciego stopnia. 

 Akompaniament oparty jest na akordach granych w układzie harmonicznym. We 

wstępie (takty 1–8), frazie a (takty 9–16) oraz frazie a’ (takty 17–24) struktura harmoniczna 

pozostaje niezmienna. Analogiczna harmonia występuje również we frazie a” (takty 42–49), 

przy czym identyczność dotyczy pierwszych sześciu taktów; dwa ostatnie takty wykazują 

odmienne rozwiązania harmoniczne. Ponadto pierwsze cztery takty fraz b (takty 25–28) i b’ 

(takty 29–32) są harmonicznie tożsame, co podkreśla paralelizm formalny między tymi 

odcinkami. Przykłady nutowe: 

       

                                                    Takty 1-8/9-16/Takty17-24                                    Takty 48-49 

 

                Takty 27-32                                                 Takt 33 

 



   

 

152 

Podczas śpiewania należy zwrócić szczególną uwagę na następujące punkty: 

 

Łaciński tekst oryginalny Międzynarodowy alfabet fonetyczny 

Ave Maria, gratia plena, Ave Maria, 

benedictus in mulieribus; 

Ora peccatoribus ora pro nobis et in hora 

mortis in hora mortis nostre; 

Ave Maria, gratia plena, Ave Maria,  

Maria Amen. 

/ˈa.ve maˈri.a ˈɡra.t͡ si.a ˈple.na ˈa.ve maˈri.a 

be.neˈdɪk.tus in muˈli.e.ri.bus 

ˈo.ra pɛk.kaˈto.ri.bus ˈo.ra pro ˈno.bis et in ˈo.ra 

ˈmor.tis in ˈo.ra ˈmor.tis ˈno.strɛ 

ˈa.ve maˈri.a ˈɡra.t͡ si.a ˈple.na ˈa.ve maˈri.a 

maˈri.a ˈa.mɛn/ 

 

Tabela 62. Wymowa tekstu „Ave Maria” Henriego Seroki 

 

Wymowa Łacina (zob. Tabela 62). Wykonanie utworu powinno opierać się na konsekwentnej 

i fonetycznie poprawnej wymowie tekstu łacińskiego, zgodnie z przyjętą 

transkrypcją. Szczególną uwagę należy zwrócić na artykulację głosek oraz 

zachowanie spójności fonetycznej, co wpływa zarówno na czytelność tekstu, jak i 

jego ekspresję. 

Znak 

chromatyczny 

W części B utworu w związku z modulacjami jest wiele znaków chromatycznych 

przygodnych, w tym: ♮c² (takt 26 i 30), ♮g¹ (takty 26, 28 i 30), ♭h¹ (takt 27 i 31), ♮f¹ 

(takt 27), ♭e¹ (takt 32). Przykład nutowy: 

 

Takty 25-32 

Metrum 

 

 

 

 

 

Cały utwór zapisany jest zasadniczo w metrum ⁴⁄₄ (  ). Podstawową jednostką 

rytmiczną jest ćwierćnuta. Wyjątek stanowi takt 33, który zapisany jest w metrum ⁶⁄₄ 

(  ). Metrum wraca do ⁴⁄₄ w takcie 34. Podczas wykonania taktu 33 należy zwrócić 

szczególną uwagę na zmianę podziału rytmicznego oraz na precyzyjne 

zsynchronizowanie z akompaniamentem. Przykład nutowy: 

 

Takty 33-34 

Legato W melodii zawarta jest pewna liczba łuków legato: „  ” lub „  ” (zarówno 

frazowych, jak i przedłużających wartość nuty), szczególnie w początkowej i 

końcowej części utworu.  



   

 

153 

Przykłady nutowe: 

 

Takty 9-16 

 

Takty 42-49 

 

Tabela 63. Wskazówki wykonawcze do „Ave Maria” Henriego Seroki 

 

 

3.16. Robert Prizeman 

 

Analiza tekstu: 

 

Część I 

 

①Ave Maria, gratia plena Dominus tecum Ave  

②Sancta Maria Mater Dei, Maria ora pro nobis. Maria pro nobis; 

Część II ③Sancta Maria Mater Dei, Maria ora pro nobis. Maria pro nobis. 

④Ora Ora Ora pro nobis ora; 

Część III ①Ave Maria, gratia plena Dominus tecum Ave  

②Sancta Maria Mater Dei, Maria ora pro nobis. Maria pro nobis; 

 

Tabela 64. Podział tekstu „Ave Maria” Roberta Prizemana 

 

Analiza formalna: 

 Znaki przykluczowe:  (tonacja g-moll), łącznie 78 taktów, metrum ⁴⁄₄, ambitus d¹-

g², forma AA’A. Budowę formalną z podziałem na części przedstawia poniższa tabela. 

 

 

Tabela 65. Budowa formalna „Ave Maria” Roberta Prizemana 

Część/okres  A  A’ A 

Fraza Wstęp ①a ②a’ Interl. 

(a) 

③a’’ ④b ①a ②a’ 

Budowa fraz  3 4+4 4+4+5 4+2+2 4+4+5 4+4+4 4+4 4+4+5 

Liczba taktów 3 21 8 25 21 

Takty 3 4-24 25-32 33-57 4-24 

Tonacja g 

Metrum ⁴⁄₄ 



   

 

154 

 Utwór dzieli się na trzy części: A, A’, A ze wstępem i interludium. Ostatnia część A jest 

dokładnym powtórzeniem początkowej części A. Wstęp zaczyna się i kończy akordem 

tonicznym g-moll, poprzedzonym kadencją doskonałą. Podobnie kończy się część A. 

Interludium wykorzystuje materiał motywiczny tematu (melodia frazy a), zaś kończy się na 

akordzie dominantowym septymowym (kadencja zawieszona), co przygotowuje do 

wprowadzenia części A’. Część A’ wprowadza pewien nowy materiał i podobnie kończy się na 

dominancie, (kadencja zawieszona).  

 Pierwsza część tekstu zawiera wyjątki z obu części modlitwy (z pominięciem zdania Łk 

1, 42), druga część to zawiera wyjątki tylko z drugiej części modlitwy, część trzecia powtarza 

treść części pierwszej.  

 Część (okres) A składa się z dwóch fraz aa’. Fraza a zawiera melodię tematu i kończy 

się na akordzie dominantowym septymowym (D7, kadencja zawieszona); fraza a’ jest 

zmienioną formą frazy a: w pierwszych czterech taktach całkowicie ją powtarza, następnie 

pojawia się nowy motyw, kończący się akordem tonicznym, poprzedzonym D7. Pierwsza 

połowa tekstu ① ma na celu wyrażenie pochwały, zaś druga połowa ② to wyrażenie prośby  

o modlitwę wstawienniczej; pierwsza część tekstu ① pomija fragment z Łk 1, 42. Część (okres) 

A’ składa się z dwóch kontrastujących ze sobą fraz: a’’ i b. Pierwsze dwa takty frazy a’’ 

powtarzają melodię frazy a, następnie pojawia się nowy motyw, kończąca się akordem 

tonicznym, poprzedzonym D7. Fraza b wprowadza nowe motywy, kończy się na akordzie 

dominantowym. Teksty ③ i ④ wyrażają prośby o wstawiennictwo. Ostatnia część A jest 

dokładnym powtórzeniem początkowej części. 

 Partia akompaniamentu opiera się zasadniczo na akordach wykonywanych w układzie 

harmonicznym (wszystkie dźwięki akordu rozbrzmiewają jednocześnie), przy czym jeden z 

głosów towarzyszących zdwaja linię melodyczną, wzmacniając jej brzmienie i podkreślając 

kontur tematyczny.  

 

Przykład nutowy:  

 

  

Takty 1-11 

 

 



   

 

155 

Podczas śpiewania należy zwrócić szczególną uwagę na następujące punkty: 

 

Łaciński tekst oryginalny  Międzynarodowy alfabet fonetyczny 

Ave Maria, gratia plena  

Dominus tecum Ave  

Sancta Maria Mater Dei, 

Maria ora pro nobis. Maria pro nobis. 

Sancta Maria Mater Dei, 

Maria ora pro nobis. Maria pro nobis. 

Ora Ora Ora pro nobis ora  

Ave Maria, gratia plena  

Dominus tecum Ave  

Sancta Maria Mater Dei, 

Maria ora pro nobis. Maria pro nobis. 

/ˈa.ve ˈma.ri.a ˈɡra.tsi.a ˈple.na ˈ 

ˈdo.mi.nus ˈte.kum ˈa.ve  

ˈsan.ka ˈma.ri.a ˈma.ter ˈde.i  

ˈma.ri.a ˈo.ra proˈno.bis ˈma.ri.a proˈno.bis 

ˈsan.ka ˈma.ri.a ˈma.ter ˈde.i  

ˈma.ri.a ˈo.ra proˈno.bis ˈma.ri.a proˈno.bis  

ˈo.ra ˈo.ra ˈo.ra proˈno.bis ˈo.ra  

ˈa.ve ˈma.ri.a, ˈɡra.tsi.a ˈple.na  

ˈdo.mi.nus ˈte.kum ˈa.ve  

ˈsan.ka ˈma.ri.a ˈma.ter ˈde.i 

ˈma.ri.a ˈo.ra proˈno.bis ˈma.ri.a proˈno.bis/ 

 

Tabela 66. Wymowa tekstu „Ave Maria” Roberta Prizemana 

 

Wymowa Łacina (zob. Tabela 66). Wykonanie utworu powinno opierać się na 

konsekwentnej i fonetycznie poprawnej wymowie tekstu łacińskiego, zgodnie z 

przyjętą transkrypcją. Szczególną uwagę należy zwrócić na artykulację głosek 

oraz zachowanie spójności fonetycznej, co wpływa zarówno na czytelność tekstu, 

jak i jego ekspresję. 

Znaki 

chromatyczne 

Występują cztery znaki przygodne ♯f¹ na sylabie „no” słowa „nobis”. Przykłady 

nutowe:        

     

          

                               Takt 18                        Takt 22                           Takt 39                      Takt 43 

Znaki repetycji 

 

 

 

Na początku taktu 4 znajduje się znak graficzny repetycji: „ ”, na końcu taktu 

24 znajduje się oznaczenie końcowe: Fine. na końcu taktu 57 zapisano 

oznaczenie: D.S. (Dal Segno) – powrót do wcześniej oznaczonego znaku „ ”  

. Kolejność wykonania: Takty 1–57, powtórzenie taktów 4–24. Przykłady nutowe:  

 

    

                         Takty 4-5                                                                       Takty 21-24 

 



   

 

156 

 

                       Takty 54-57 

Oznaczenia 

dynamiki  

i tempa 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

W części A partytury, takt 4 ma oznaczenia dynamiki: p, oznaczające piano. Takty 

6-7 mają zmiany dynamiczne cresc. i dim, a więc następuje  

w nich najpierw stopniowy wzrost, a potem stopniowy spadek dynamiki. W takcie 

12 występuje tylko cresc. W takcie 19 znajduje się oznaczenie dynamiki: „mp”, 

oznacza to mezzo piano. Takt 22 ma zmiany dynamiczne połączone z chwilową 

zmianą tempa: dim. i rit. Powinien być śpiewany ze stopniowym spadkiem 

dynamiki dźwięku i stopniowym zwolnieniem. To samo oznaczenie muzyczne 

pojawia się ponownie w powtórzonej części A, przed końcem utworu jako całości. 

Przykłady nutowe:  

 

  

                                                 Takty 4-7                                                                        Takty 12-13 

 

 

Takty 19-23 

Początek interludium między częściami A i A’ ma oznaczenie „a tempo”, co 

oznacza powrót do pierwotnego tempa po stopniowym zwolnieniu na końcu 

części A. Przykład nutowy:  

 

Takt 25 

 

Na początku części A’, takt 33 ma symbol graficzny zmiany dynamiki  

(crescendo). Takt 46 ma oznaczenie dynamiki p, oznaczające piano. Takty 56-57 

mają zmianę dynamiczną połączoną z chwilową zmianą tempa: cresc. i rit. 

bezpośrednio przed powrotem części A. Przykłady nutowe: 

            

                              Takt 33                                 Takt 46                                Takty 54-57 



   

 

157 

Znaki 

artykulacyjne 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Legato 

 

W melodii zawarta jest pewną liczbę łuków legato: „ ” lub „ ”, szczególnie 

na początku i na końcu utworu. Przykłady nutowe: 

 

 

Takty 4-5 

 

 

Takty 19-24 

 

Terminologia emocjonalna 

 

Na początku pierwszej części, w takcie 4 jest oznaczenie espr., co jest skrótem od 

espressivo – terminu muzycznego oznaczający wykonywanie muzyki w sposób 

emocjonalny. Na początku utworu wymagany jest zatem emocjonalny śpiew. 

Przykład nutowy: 

 

 

Takty 4-5 

 

Tabela 67. Wskazówki wykonawcze do „Ave Maria” Roberta Prizemana 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   

 

158 

3.17. Techniki wokalne w „Ave Maria”  

 

3.17.1. Techniki wykonawcze w utworach typu „Ave Maria”: Synteza wymagań 

wokalnych i artystycznych 

 

Autorka niniejszej analizy brała udział w wykonaniach koncertowych w latach 2022-2024, w 

ramach których realizowano następujące utwory: 

 

• 2 sierpnia 2022 roku w Kościele św. Kazimierza w Nowym Sączu, przy akompaniamencie 

prof. Piotra Rojka (organy), wykonano arię sopranową Desdemony „Ave Maria” z opery 

Otello Giuseppe Verdiego. 

• 21 października 2022 roku w Sali Koncertowej Uniwersytetu Muzycznego Fryderyka 

Chopina, przy akompaniamencie Aleksandry Janaszewskiej (fortepian), wykonano „Ave 

Maria” Giuseppe Verdiego. 

• 18 grudnia 2022 roku w Parafii Matki Bożej Królowej Rodzin w Dziekanowie Leśnym 

odbył się koncert, podczas którego przy akompaniamencie Grzegorza Prokopczuka 

(fortepian) wykonano „Ave Maria” Giuseppe Verdiego. 

• 30 lipca 2023 roku w Kościele św. Kazimierza w Nowym Sączu, przy akompaniamencie 

Piotra Mroza (organy), odbył się koncert muzyki poświęconej „Ave Maria”, w programie 

którego znalazły się utwory Charles’a Gounoda, Camille’a Saint-Saënsa, Vladimira 

Vavilova, Michała Lorenca, Henriego Seroki i Roberta Prizemana. 

• 23 listopada 2023 roku w Kulturotece w Falenicy, przy akompaniamencie Aleksandry 

Janaszewskiej (fortepian), wykonano „Ave Maria” Astora Piazzolli. 

• 10 lutego 2024 roku w Opactwie w Jarosławiu, przy akompaniamencie prof. Piotra Rojka 

(organy), wykonano „Ave Maria” autorstwa Nunu Gabunii. 

• 18 maja 2024 roku w Domu Muzyka Seniora, przy akompaniamencie Mischy 

Kozłowskiego (fortepian), wykonano „Ave Maria” Giuseppe Verdiego. 

• 18 lipca 2024 roku w Bazylice Konkatedralnej Wniebowzięcia Najświętszej Maryi Panny 

w Kołobrzegu, pod kierownictwem Adama Wagnera i przy akompaniamencie Orkiestry 

Festiwalowej, wykonano utwór „Ave Maria” Pietro Mascagniego. 

 



   

 

159 

Autorka, poprzez wnikliwą analizę praktyki wykonawczej i studiów źródłowych, podsumowała 

kluczowe aspekty techniki wokalnej niezbędne dla interpretacji „Ave Maria”, ze szczególnym 

uwzględnieniem jej sakralnego charakteru oraz wysokich wymagań artystycznych. Synteza 

tych elementów przedstawia się następująco:   

 

• Poprawna intonacja:  

Jednym z podstawowych wymogów wykonawczych w repertuarze sakralnym, a w 

szczególności w utworach z cyklu „Ave Maria”, jest absolutna precyzja intonacyjna. Melodie 

tych kompozycji nierzadko rozwijają się w długich, szeroko zakreślonych frazach, których 

liniowość i śpiewność zależą bezpośrednio od stabilności wysokości dźwięków. W kontekście 

harmonizacji z akompaniamentem – zwłaszcza organowym, którego brzmienie cechuje się 

stałością stroju i wyraźną barwą – intonacyjna precyzja staje się nie tylko wymogiem 

estetycznym, ale także duchowym. Nawet minimalne odchylenia wysokości mogą zakłócić 

odbiór utworu, naruszając jego kontemplacyjny, modlitewny charakter. Właściwa intonacja nie 

służy zatem jedynie utrzymaniu czystości dźwięku solisty, lecz pełni funkcję nośnika harmonii 

– zarówno w sensie muzycznym, jak i duchowym – tworząc z akompaniamentem integralną, 

głęboko współbrzmiącą całość. Dlatego też doskonalenie intonacji powinno być traktowane 

jako element fundamentalny przygotowania wykonawczego, wymagający świadomego 

słuchania, kontroli emisji, jak również uwrażliwienia na subtelności konsonansów i 

alikwotowych współbrzmień, które wspólnie budują sakralny wymiar dzieła. 

Szczególnie w utworze „Ave Maria” autorstwa Henriego Seroki, znaczną część 

kompozycji zajmują rozległe frazy w wysokim rejestrze, charakteryzujące się długimi 

wartościami rytmicznymi. Wymaga on od wykonawcy nie tylko znacznej sprawności 

technicznej, lecz także wysokiego stopnia muzykalności i kontroli interpretacyjnej. 

Kluczowym wyzwaniem staje się tu utrzymanie precyzyjnej intonacji na przestrzeni 

długotrwałych, wymagających fraz, co z kolei wiąże się z koniecznością kompleksowego 

zaangażowania szeregu elementów techniki wokalnej. Należą do nich przede wszystkim: 

umiejętne zarządzanie oddechem i stabilne podparcie przeponowe, utrzymywanie wysokiej 

pozycji głosu, optymalne wykorzystanie rezonatorów oraz świadome kształtowanie ekspresji 

emocjonalnej. Dopiero harmonijne współdziałanie tych komponentów umożliwia prawidłowe 

i artystycznie przekonujące wykonanie tego fragmentu. 

 

 



   

 

160 

• Precyzja rytmiczna： 

Precyzyjne wyczucie pulsacji rytmicznej oraz świadome, artystyczne operowanie 

tempem – obejmujące techniki rubato, ritardando oraz accelerando – są kluczowymi 

elementami wykonawstwa utworów „Ave Maria”. Ich rola wykracza poza aspekt czysto 

techniczny, stanowiąc fundament dla zachowania spójności formalnej oraz dla kształtowania 

ekspresji muzycznej. W kompozycjach o charakterze modlitewnym rytm pełni istotną funkcję 

narracyjną i emocjonalną. Jego elastyczne, lecz kontrolowane zastosowanie umożliwia 

wykonawcy podkreślenie znaczenia wybranych fragmentów tekstu oraz zbudowanie napięć i 

kulminacji zgodnych z intencją kompozytora. Odpowiednio stosowane rubato pozwala na 

indywidualizację frazy, zachowując przy tym logikę i proporcje formalne utworu. W utworach 

„Ave Maria” rytm często podporządkowany jest wewnętrznemu pulsowi modlitwy, co wymaga 

od wykonawcy głębokiego zrozumienia tekstu oraz intuicyjnego wyczucia frazowania. 

Jednocześnie niezbędna jest dyscyplina agogiczna – zmiany tempa nie mogą być przypadkowe, 

lecz muszą wynikać z logicznej struktury muzycznej i narracyjnej. Właściwe opanowanie 

parametrów rytmicznych i agogicznych stanowi zatem nie tylko wyraz dojrzałości 

wykonawczej, lecz również narzędzie służące wiernemu oddaniu duchowego wymiaru 

kompozycji. 

W utworach „Ave Maria” Franza Schuberta oraz Luigiego Luzziego szczególnie 

wyraźnym elementem fakturalnym jest obecność polimetrii wynikającej z niepełnej zbieżności 

rytmicznej między partią wokalną a akompaniamentem. Akompaniament często oparty jest na 

strukturze trójdzielnej (triolowej), podczas gdy linia melodyczna prowadzona jest w metrum 

dwudzielnym. Tego rodzaju zestawienie prowadzi do powstania efektu rytmicznego 

przesunięcia (rhythmic displacement), który wymaga od wykonawcy — w tym przypadku 

sopranistki — wyjątkowej precyzji rytmicznej oraz pełnej świadomości podziału wartości 

czasowych.  

 

W procesie przygotowania technicznego do wykonania takich fragmentów szczególnie 

skuteczne okazuje się zastosowanie sekwencyjnej metody ćwiczeniowej, składającej się z 

trzech etapów: 

Etap pierwszy – Rytmiczne uświadomienie polimetrii poprzez jednoczesne wybijanie 

rytmu melodii jedną ręką, a rytmu akompaniamentu drugą. 

Etap drugi – Wykonywanie melodii wokalnej przy równoczesnym wybijaniu (np. 

palcami lub dłonią) rytmu partii akompaniamentu. 



   

 

161 

Etap trzeci – Praca z akompaniatorem, skoncentrowana na precyzyjnej synchronizacji 

obu warstw rytmicznych oraz zachowaniu wyrazistości frazowania w obrębie niezależnych 

metrum. 

Takie stopniowe przygotowanie nie tylko umożliwia opanowanie trudności 

rytmicznych, lecz także sprzyja osiągnięciu większej spójności interpretacyjnej pomiędzy 

wokalistą a instrumentalistą. 

 

• Kontrola oddechu i rozluźnienie:  

Podstawowym warunkiem osiągnięcia spójnego, nośnego i stabilnego brzmienia w 

utworze „Ave Maria” jest prawidłowe stosowanie niskiej techniki oddechowej, opartej na 

aktywizacji przepony oraz mięśni dolnej partii tułowia. Technika ta umożliwia uzyskanie 

długotrwałego, kontrolowanego podparcia oddechowego, które stanowi bazę dla swobodnego 

prowadzenia rozbudowanych fraz muzycznych, charakterystycznych dla tego repertuaru. 

Równocześnie nieodzowne jest świadome rozluźnienie mięśni zaangażowanych w proces 

fonacji – w szczególności krtani, szyi oraz żuchwy. Eliminacja niepożądanych napięć w tych 

obszarach nie tylko zapobiega powstawaniu zakłóceń w emisji (takich jak drżenie, dławienie 

czy napięciowe przyciemnienie barwy), lecz również przyczynia się do zwiększenia swobody 

głosu, jego naturalności oraz jednolitości tonalnej. Zachowanie fizjologicznego balansu 

pomiędzy aktywnym wsparciem oddechowym a ogólnym rozluźnieniem aparatu fonacyjnego 

stanowi nieodzowny warunek uzyskania klarownego, estetycznego brzmienia oraz umożliwia 

pełne oddanie kontemplacyjnego charakteru pieśni „Ave Maria”. 

Na szczególną uwagę zasługuje „Ave Maria” autorstwa Luisa Baca Elorriagi – utwór, 

który wyróżnia się największą liczbą taktów spośród szesnastu analizowanych kompozycji. Ze 

względu na swoją rozbudowaną strukturę i długość fraz muzycznych, dzieło to stawia przed 

sopranistką wysokie wymagania w zakresie wydolności oddechowej i kontroli wokalnej. 

Kluczową rolę odgrywa tu technika oddychania przeponowego, umożliwiająca utrzymanie 

stabilnej emisji głosu podczas długich odcinków muzycznych bez konieczności 

niekontrolowanego zaczerpywania oddechu. W tym kontekście odpowiednie przygotowanie 

techniczne jest nieodzowne. Warto jednak podkreślić, że zaangażowanie emocjonalne nie tylko 

wzbogaca interpretację dzieła, ale może również pozytywnie wpływać na mechanikę oddechu. 

Świadoma ekspresja emocji sprzyja naturalnemu przepływowi powietrza oraz ułatwia 

synchronizację oddechu z frazowaniem muzycznym, co czyni oba te aspekty — techniczny i 

emocjonalny — wzajemnie uzupełniającymi się elementami skutecznego wykonania. 



   

 

162 

• Wykorzystanie naturalnego rezonansu:  

Świadome kierowanie dźwięku w określone przestrzenie rezonansowe – w 

szczególności klatkę piersiową, maskę twarzową oraz sklepienie czaszki – stanowi fundament 

techniki wokalnej służącej osiągnięciu nośnego, ciepłego i pełnego brzmienia bez konieczności 

forsowania głosu. Umiejętne zarządzanie rezonansami pozwala na optymalizację projekcji 

dźwięku oraz jego naturalne wzmocnienie, co jest niezbędne zwłaszcza w akustyce sakralnej. 

W kontekście utworów „Ave Maria”, gdzie dominują szerokie frazy, rozległe linie melodyczne 

oraz podniosły charakter muzyczny, wykorzystanie rezonansu staje się szczególnie istotne. 

Prawidłowo ukierunkowany dźwięk zyskuje pożądaną głębię oraz tzw. „blask”, który nadaje 

interpretacji wokalnej wymiar majestatyczny i kontemplacyjny. Dzięki temu głos może nie 

tylko wypełnić przestrzeń akustyczną, lecz również przekazać słuchaczowi emocjonalny i 

duchowy sens utworu. Osiągnięcie optymalnego rezonansu wymaga integracji wielu 

elementów techniki wokalnej, w tym stabilnego podparcia oddechowego, odpowiedniego 

ustawienia krtani, elastycznego podniebienia miękkiego oraz otwartej pozycji jamy ustnej. 

Dopiero pełna synchronizacja tych czynników umożliwia wykreowanie brzmienia, które będzie 

zgodne zarówno z wymogami stylistycznymi, jak i z estetyką muzyki sakralnej. 

 

• Opanowanie techniki mieszania głosu i ujednolicenie rejestrów:  

Zaawansowane opanowanie techniki mieszania głosu stanowi kluczowy warunek 

płynności wykonawczej w utworach takich jak „Ave Maria”, szczególnie w kontekście 

szerokiego ambitu i ekspresyjnych linii melodycznych. Zasadniczym celem jest eliminacja 

słyszalnego „przeskoku” między rejestrami poprzez precyzyjne i elastyczne zrównoważenie 

komponentów rejestru piersiowego i głowowego, co pozwala na zachowanie spójnej barwy i 

ciągłości dźwięku na całej rozpiętości skali. W praktyce wykonawczej, zwłaszcza przy 

eksponowaniu dźwięków wysokich, istotne okazuje się stosowanie zawężenia samogłosek (tzw. 

modyfikacji wokalicznej – np. a → o lub u). Zabieg ten sprzyja optymalizacji addukcji strun 

głosowych, obniża napięcie w obrębie krtani oraz ułatwia zachowanie precyzyjnej intonacji i 

artykulacji. Modyfikacje wokaliczne są przy tym zgodne z zasadami fonetyki śpiewaczej i 

stanowią narzędzie wspierające ergonomię emisji głosu. Ponadto, dla uzyskania jednolitego 

brzmienia zalecane jest utrzymanie wysokiego ustawienia rezonansowego (z dominacją 

rezonansu maskowego) w całym zakresie skali, przy jednoczesnym włączaniu lekkiego 

rezonansu głowowego w dolnym rejestrze oraz redukcji nadmiaru rezonansu piersiowego w 



   

 

163 

partiach najwyższych. Taka strategia wspiera linearność brzmieniową, zapewniając spójność 

barwową i nośność dźwięku – cechy nieodzowne dla artystycznej i duchowej siły przekazu 

„Ave Maria”. 

W „Ave Maria” autorstwa Astora Piazzolli, wyróżniającym się spośród szesnastu 

analizowanych utworów największym zakresem wysokości dźwięków (od c¹ do b²), 

wykonanie partii wokalnej wymaga zaawansowanego opanowania techniki wokalnej, ze 

szczególnym uwzględnieniem tzw. techniki mieszanej (mixed voice). Technika ta umożliwia 

płynne i jednolite przechodzenie przez dźwięki przejściowe pomiędzy rejestrami wokalnymi 

(przede wszystkim między rejestrem piersiowym a głowowym), bez zauważalnych zmian 

barwy, napięcia czy dynamiki dźwięku. Zastosowanie techniki mieszanej jest w tym przypadku 

niezbędne do osiągnięcia spójności brzmieniowej w całej rozpiętości skali, a także do 

zachowania elastyczności wokalnej i kontroli nad emisją w wysokim rejestrze. Odpowiednie 

zintegrowanie rejestrów wpływa nie tylko na jakość foniczną, ale również na swobodę 

interpretacyjną, co w przypadku ekspresyjnej i stylistycznie złożonej kompozycji Piazzolli ma 

kluczowe znaczenie. 

 

• Świadoma barwa głosu i jej spójność:  

W wykonawstwie utworów „Ave Maria” szczególną rolę odgrywa barwa głosu – jej 

czystość, skupienie oraz stylistyczna adekwatność do charakteru muzyki sakralnej. Osiągnięcie 

jednolitego i spójnego brzmienia na całej rozpiętości skali wokalnej wymaga systematycznego 

doskonalenia techniki wokalnej, ze szczególnym uwzględnieniem emisji, ustawienia 

rezonansowego oraz kontroli napięcia mięśniowego. W utworach tego typu, zwłaszcza w 

długich, legatowych frazach, ciągłość barwy stanowi istotny element kształtowania narracji 

muzycznej. Utrzymanie homogenicznego brzmienia umożliwia stworzenie wrażenia płynności 

oraz modlitewnego skupienia – atmosfery typowej dla sakralnego repertuaru wokalnego. 

Należy zaznaczyć, że barwa głosu w takim kontekście staje się nie tylko kwestią estetyki, ale 

również nośnikiem treści duchowych i emocjonalnych. Jej charakter winien odzwierciedlać 

powagę, pokorę oraz piękno tekstu liturgicznego, wpisując się w kontemplacyjny wymiar 

dzieła. Dlatego też świadoma praca nad barwą – obejmująca zarówno aspekty techniczne, jak i 

interpretacyjne – powinna być integralną częścią przygotowania wykonawczego każdej 

interpretacji „Ave Maria”. 

 



   

 

164 

• Kontrola dynamiki:  

Precyzyjne operowanie dynamiką stanowi jeden z kluczowych elementów 

interpretacyjnych w wykonawstwie „Ave Maria”. Wymaga ono od śpiewaka nie tylko 

wysokiego wtajemniczenia technicznego, lecz także głębokiej świadomości akustycznych 

warunków przestrzeni, w której utwór jest wykonywany – najczęściej kościoła lub innego 

obiektu sakralnego. Charakterystyczna dla takich wnętrz jest znaczna długość pogłosu, co 

stwarza zarówno możliwości, jak i ograniczenia interpretacyjne. W tych warunkach niezbędna 

staje się zdolność do równomiernego rozprowadzania dźwięku w przestrzeni. Głos powinien 

być wystarczająco donośny w partiach kulminacyjnych, bez przekraczania granic dramatyzmu, 

jak również zdolny do osiągnięcia wyrafinowanego pianissimo – oddającego intymność i 

modlitewny charakter kompozycji. Szczególnie cenna w tym kontekście jest umiejętność 

płynnych przejść dynamicznych (messa di voce), która umożliwia organiczne kształtowanie 

napięć i rozluźnień w obrębie pojedynczych fraz. W „Ave Maria” kontrola dynamiki nie pełni 

wyłącznie funkcji estetycznej – jest również środkiem służącym do przekazania duchowych 

treści utworu. Umiejętne modelowanie głośności pozwala wykonawcy ukazać emocjonalne 

spektrum zawarte w tekście liturgicznym: od pokornej prośby, przez kontemplację, po pełne 

uniesienia uwielbienie. 

Zwłaszcza w utworach „Ave Maria” kompozytorów Verdiego, Mascagniego, 

Wawiłowa i Piazzolli, finałowe frazy często zawierają długotrwały dźwięk utrzymany w 

wysokim rejestrze, który stawia przed wykonawczynią – zwłaszcza sopranistką – istotne 

wyzwania techniczne. Kluczowym aspektem wykonania tego fragmentu jest precyzyjna 

kontrola dynamiki, umożliwiająca realizację subtelnego brzmienia piano, bez utraty 

stabilności emisji w górnym zakresie skali. Osiągnięcie takiego efektu wymaga 

zaawansowanego panowania nad mechanizmami oddechowymi, w tym precyzyjnego 

podparcia przeponowego, jak również doskonałej kontroli rezonansu i pozycji głosu. Technika 

ta służy nie tylko realizacji wymogów wokalnych, ale również podkreśleniu ekspresyjnego i 

duchowego charakteru dzieła. 

 

• Kontrola vibrato:  

Zastosowanie vibrata w repertuarze sakralnym, takim jak różne wersje „Ave Maria”, 

wymaga szczególnej rozwagi i precyzyjnej kontroli parametrów tego zjawiska, tj. amplitudy 

oraz częstotliwości modulacji dźwięku. Nadmierna amplituda vibrata, nieregularna pulsacja 



   

 

165 

bądź zbyt ekspresyjna modulacja mogą zakłócić kontemplacyjny, skupiony charakter dzieła, 

stojąc w sprzeczności z jego duchowym przesłaniem. W muzyce o charakterze liturgicznym i 

medytacyjnym, niepożądane są efekty wokalne, które mogłyby sugerować nadekspresję 

emocjonalną kosztem prostoty i czystości przekazu. W interpretacji wokalnej „Ave Maria” 

rekomendowane jest rozpoczynanie fraz dźwiękiem prostym (non-vibrato), co umożliwia 

klarowną artykulację tekstu oraz ukierunkowanie uwagi słuchacza na pierwotny przekaz 

modlitewny. Subtelne, wąskie vibrato o stabilnej częstotliwości może być następnie 

wprowadzone w sposób kontrolowany – jako środek artykulacyjny i ekspresyjny – w 

kulminacjach fraz lub momentach szczególnego napięcia emocjonalnego. Tego rodzaju 

świadoma modulacja pozwala wykorzystać vibrato jako narzędzie wspierające ekspresję 

duchową, a nie jako efekt wokalny sam w sobie. W ten sposób vibrato staje się integralnym 

elementem artystycznej interpretacji, służącym wyłącznie podkreśleniu atmosfery świętości i 

wewnętrznego skupienia, które stanowią esencję utworów typu „Ave Maria”. 

Najbardziej wyrazista manifestacja omawianego zjawiska obserwowana jest w „Ave 

Maria” autorstwa Władimira Wawiłowa. Kompozycja ta wyróżnia się niezwykle 

oszczędnym i powtarzalnym materiałem tekstowym, w którym każda sylaba libretta 

przyporządkowana jest dźwiękom o znacznie wydłużonych wartościach rytmicznych. Taka 

konstrukcja utworu powoduje, że uwaga wykonawcy – jak również odbiorcy – skupia się nie 

tyle na semantyce tekstu, ile na jakości samego dźwięku oraz jego ekspresyjnej modulacji. 

Właśnie w tym kontekście pojawiają się wyjątkowo sprzyjające warunki do świadomego 

zastosowania technik wokalnych związanych z kształtowaniem wibrato. Stabilność 

intonacyjna, płynność modulacji częstotliwości oraz kontrola amplitudy drgań stanowią 

istotne narzędzia w budowaniu wyrazu emocjonalnego przy ograniczonej warstwie werbalnej. 

Wydłużony czas trwania poszczególnych dźwięków pozwala na precyzyjne formowanie 

każdego tonu i nadaje szczególną wagę jakości fonicznej wykonania. Z tego względu „Ave 

Maria” Wawiłowa może być traktowana jako swoisty modelowy przykład utworu, w którym 

technika wibrato nie tylko pełni funkcję estetyczną, lecz staje się również podstawowym 

środkiem ekspresji wokalnej. 

 

• Koordynacja harmoniczna:  

Wykonywanie utworów „Ave Maria”, szczególnie w wersjach z towarzyszeniem 

organów, stawia przed śpiewakiem zadanie precyzyjnej koordynacji intonacyjnej oraz 

brzmieniowej z instrumentem. Ze względu na charakterystyczne cechy organów – takie jak 



   

 

166 

stabilny, nieruchomy strój temperowany, specyfika rejestrów oraz przedłużone brzmienie 

akordów – konieczne jest rozwinięcie zaawansowanej zdolności aktywnego słuchania oraz 

reagowania na otaczające współbrzmienia. Śpiewak powinien wykazywać wysoką świadomość 

harmoniczną, przejawiającą się w ciągłym dostosowywaniu wysokości i barwy dźwięku 

wokalnego do warstwy instrumentalnej. Celem jest uzyskanie czystej, spójnej intonacji, która 

nie tylko nie koliduje z harmonią, ale współtworzy z nią jednolitą całość brzmieniową. 

Szczególnej uwagi wymaga emisja głosu w kontekście statycznych akordów organowych o 

dużym czasie trwania. W takich momentach jakiekolwiek odchylenia intonacyjne stają się 

natychmiast słyszalne i zaburzają odbiór harmoniczny. Z tego względu wykonawca musi 

wykazać się zdolnością do utrzymania intonacji również w warunkach braku doraźnego 

wsparcia melodycznego lub rytmicznego ze strony instrumentu. Koordynacja harmoniczna jest 

więc nie tylko elementem technicznym, ale również świadectwem dojrzałości artystycznej 

wykonawcy, wpływając bezpośrednio na jakość odbioru estetycznego całej interpretacji. 

W „Ave Maria” Camille’a Saint-Saënsa szczególną uwagę zwraca nietypowa 

introdukcja, ograniczona do zaledwie jednego taktu akordowego. Taka oszczędna forma wstępu 

stawia przed wykonawcami – zwłaszcza śpiewakiem i akompaniatorem – konieczność pełnej 

synchronizacji oraz głębokiego zrozumienia intencji muzycznych. Brak rozbudowanej 

introdukcji wymaga precyzyjnego i jednoznacznego zaznaczenia momentu wejścia głosu, 

najczęściej za pomocą dyskretnego gestu lub wyraźnego sygnału oddechowego ze strony 

śpiewaka. Tego rodzaju niewerbalna komunikacja stanowi kluczowy element udanej 

współpracy wykonawczej. Jakość interakcji między solistą a akompaniatorem odgrywa 

zatem istotną rolę w kształtowaniu ostatecznego wyrazu artystycznego utworu. Spójność 

interpretacyjna, wzajemne zaufanie oraz wrażliwość na niuanse frazowania i tempa to czynniki, 

które bezpośrednio wpływają na poziom wykonania dzieła muzycznego, zwłaszcza w tak 

intymnych i kameralnych formach jak „Ave Maria”. 

 

• Głęboka ekspresja emocjonalna i zrozumienie tekstu:  

Najwyższym celem wykonawstwa utworów z cyklu „Ave Maria” nie jest jedynie 

osiągnięcie technicznej biegłości, lecz przejście ku autentycznemu, wewnętrznemu przekazowi 

emocjonalno-duchowemu. Śpiewak zobowiązany jest do głębokiego zrozumienia tekstu – 

niezależnie od tego, czy jest on w języku łacińskim, niemieckim, włoskim, gruzińskim, czy 

innym – oraz do uchwycenia jego warstwy semantycznej i emocjonalnej. Modlitewny charakter 

„Ave Maria” niesie ze sobą wielowymiarową ekspresję: od pokornej adoracji, przez czułą 



   

 

167 

kontemplację, aż po dramatyczne błaganie. Przekazanie tej palety uczuć wymaga 

zintegrowanego wykorzystania środków wykonawczych, takich jak barwa głosu, dynamika, 

frazowanie, artykulacja oraz kontrolowane zastosowanie agogiki i vibrata. Tylko świadome i 

spójne operowanie tymi elementami umożliwia stworzenie interpretacji, która poruszy 

słuchacza i pozwoli mu uczestniczyć w duchowym doświadczeniu muzyki. Dopiero gdy 

technika staje się przezroczystym medium dla wyrazu – a nie jego celem samym w sobie – 

możliwe jest osiągnięcie pełni interpretacyjnej, będącej jednocześnie estetycznym i 

transcendentalnym przeżyciem. Taka postawa artystyczna wpisuje wykonawcę w długą 

tradycję sakralnej muzyki wokalnej, której „Ave Maria” pozostaje jednym z najbardziej 

uniwersalnych i poruszających przykładów. 

Szczególną grupę kompozycji „Ave Maria” stanowią utwory autorstwa Giuseppe 

Verdiego, Astora Piazzolli, Michała Lorenca oraz Henriego Seroki, które wyróżniają się 

silnym osadzeniem w określonym kontekście scenicznym bądź filmowym. Każda z tych wersji 

niesie ze sobą określoną funkcję dramatyczną: „Ave Maria” Verdiego stanowi fragment 

operowy przeznaczony dla sopranu, kompozycja Piazzolli jest adaptacją ścieżki dźwiękowej 

filmu, utwór Lorenca pełni rolę motywu przewodniego w dziele kinematograficznym, 

natomiast wersja Seroki stanowi wokalną manifestację emocji głównej bohaterki filmowej. 

Tego rodzaju kontekst sceniczno-narracyjny dostarcza wykonawcom cennych wskazówek 

interpretacyjnych oraz ułatwia budowanie spójnej i przekonującej ekspresji emocjonalnej. 

Zrozumienie motywacji postaci, sytuacji dramatycznej czy funkcji muzyki w strukturze dzieła 

multimedialnego pozwala sopranistce na pogłębioną interpretację warstwy emocjonalnej 

utworu. Co więcej, doświadczenie pracy z tak silnie zarysowanym kontekstem osobowo-

dramaturgicznym może być wykorzystane jako punkt odniesienia w interpretacjach innych 

kompozycji o podobnej tematyce religijnej czy modlitewnej. Umożliwia to bardziej świadome 

i zniuansowane przekazanie treści pieśni, nawet w przypadku dzieł pozbawionych 

bezpośredniego tła narracyjnego. 

Oraz w przypadku utworu „Ave Maria” gruzińskiego kompozytora, Nunu Gabunii, W 

przypadku „Ave Maria” gruzińskiego kompozytora Nunu Gabunii szczególne znaczenie 

zyskuje kwestia poprawnej wymowy tekstu, który został napisany w języku gruzińskim. Dla 

wykonawców niebędących rodzimymi użytkownikami tego języka, prawidłowa artykulacja 

fonemów ma kluczowe znaczenie dla autentyczności i muzykalności wykonania, a także dla 

właściwego oddania charakteru kulturowego utworu.  

 



   

 

168 

Poniżej przedstawiono główne zagadnienia fonetyczne, które należy uwzględnić w procesie 

przygotowania wokalnego: 

Samogłoski (ა, ე, ი, ო, უ): Gruzini wymawiają samogłoski w sposób czysty i 

ustabilizowany, zbliżony do fonetyki polskiej (a, e, i, o, u). Różnice pojawiają się przy 

samogłoskach /e/ i /u/, które mogą być artykułowane nieco bardziej zamknięcie niż w języku 

polskim. Dyftongi, takie jak „აი” (ai) czy „ოი” (oi), należy realizować jako wyraźne 

zestawienia dwóch samogłosek, bez zlewania ich w pojedynczy dźwięk. 

Spółgłoski: Ejektywne (ფ, ტ, კ, ჩ, ყ): Typowe dla fonetyki gruzińskiej. Są to 

spółgłoski bezdźwięczne, artykułowane z silnym zwarciem krtaniowym i natychmiastowym 

uwolnieniem powietrza. Przykładowo: ყ [qʼ] przypomina głębokie „k” z zatrzymanym 

oddechem, ტ [tʼ] to mocne „t” bez przydechu. Gardłowe (ხ [χ], ღ [ʁ]): ხ [χ] przypomina 

niemieckie „ch” w Bach, realizowane głębiej niż polskie „ch”, ღ [ʁ] to dźwięczna spółgłoska 

gardłowa, zbliżona do francuskiego „r” z tyłu gardła. Szczelinowe (ჰ, ს, ზ, შ, ჟ): ჰ [h] to 

dźwięczne „h”, შ [ʃ] odpowiada polskiemu „sz”, ჟ [ʒ] to odpowiednik polskiego „ż”.       

Akcent wyrazowy: W języku gruzińskim akcent zazwyczaj pada na pierwszą sylabę 

wyrazu, jednak jego charakter jest bardziej toniczny niż dynamiczny – oznacza to, że zmienia 

się wysokość tonu, a nie natężenie dźwięku. W praktyce wokalnej akcent ten może zostać 

częściowo zatarty przez linię melodyczną, jednak jego znajomość ułatwia naturalne frazowanie 

i prawidłową deklamację tekstu. 

Intonacja i frazowanie: Ze względu na melodię języka gruzińskiego oraz nietypowe 

dla języków indoeuropejskich cechy fonetyczne, kluczowe jest uważne osłuchanie się z 

rodzimymi wykonaniami utworu bądź korzystanie z dokładnych transkrypcji fonetycznych. 

Poprawne frazowanie powinno wspierać naturalną intonację języka, co z kolei znacząco 

wpływa na autentyczność i estetykę wykonania. 

 

• Frazowanie i ekspresja wokalna:  

Sednem artystycznej interpretacji utworów „Ave Maria” jest oddanie duchowej istoty 

modlitwy poprzez zachowanie równowagi pomiędzy religijną powagą a szczerą, intymną 

ekspresją. Celem wykonawcy nie jest treści chłodne odczytanie, lecz stworzenie przestrzeni, w 

której słuchacz doświadcza autentycznego przekazu o charakterze kontemplacyjnym. 

Osiągnięcie tego efektu wymaga zastosowania ciepłej, ale stonowanej barwy głosu, która 

sprzyja tworzeniu atmosfery skupienia i duchowej głębi. Frazowanie powinno uwzględniać 



   

 

169 

naturalne punkty oddechowe, szczególnie w zakończeniach fraz – takich jak „Amen” – które 

powinny być realizowane z pełną czystością intonacyjną, spokojem oraz skupieniem 

wewnętrznym. Oddech nie może przerywać myśli muzycznej, lecz powinien wspierać jej 

logikę i ekspresję. Precyzyjna dykcja, zwłaszcza w językach łacinie, niemieckim, włoskim i 

gruzińskim, wymaga dbałości o miękkość i klarowność artykulacji. Spółgłoski powinny być 

wyraźne, lecz nie ostre, a samogłoski – zaokrąglone, czyste, dźwięczne i utrzymywane w 

jednolitej barwie. Takie podejście sprzyja przejrzystości przekazu tekstowego oraz jego 

zestrojeniu z linią melodyczną. W budowaniu fraz istotne jest hierarchiczne akcentowanie 

najważniejszych leksemów – takich jak „Maria” czy „gratia plena” – poprzez subtelne środki 

ekspresji: zmiany dynamiki, barwy, długości trwania dźwięku. Akcenty te nie powinny jednak 

zakłócać płynności i integralności linii melodycznej, ani prowadzić do przesadnej eksponacji 

emocjonalnej. Dobrze wyważone frazowanie, połączone z uważną kontrolą techniki i przekazu, 

pozwala sopranistce na stworzenie interpretacji pełnej duchowej głębi, zgodnej z charakterem 

modlitewnego tekstu „Ave Maria”. 

Szczególnie istotnym fragmentem „Ave Maria” Giuseppe Verdiego, w ocenie autorki, 

pozostaje część recytatywna, która stanowi element najbardziej wyróżniający się spośród 

wszystkich analizowanych wersji. Jej wyjątkowość polega na tym, że rozbudowany tekst 

słowny został ujęty w formie niemal monotonalnej – oparty głównie na jednej wysokości 

dźwięku – co nadaje mu charakter deklamacyjny, zbliżony do recytatywu secco znanego z 

tradycji operowej. Wokalne podejście do tej części utworu wymaga szczególnej dyscypliny 

technicznej, polegającej na połączeniu jednolitej emisji głosu w stałej wysokości z klarownym 

i logicznym frazowaniem tekstu. Celem wykonawczym jest osiągnięcie spójności narracyjnej, 

płynności linii melodycznej oraz integralności wyrazu emocjonalnego.  

 

Realizacja tych założeń wymaga zaangażowania kilku kluczowych procesów wokalnych, do 

których należą: 

Precyzyjna kontrola oddechu, pozwalająca na odpowiednie rozplanowanie fraz i 

zachowanie ciągłości dźwięku, 

Stabilizacja pozycji krtani, niezbędna do utrzymania jednolitej barwy głosu bez 

napięcia czy niestabilności intonacyjnej, 

Świadomy przekaz emocjonalny, który stanowi nie tylko dopełnienie techniki, ale 

także warunek autentyczności wykonania. 

Współdziałanie tych elementów prowadzi do artystycznie spójnej i wyrazistej 

interpretacji tej nietypowej, recytatywnej części kompozycji. 



   

 

170 

Podsumowując, przedstawiona analiza techniki wokalnej dla interpretacji „Ave Maria” 

podkreśla jej wyjątkowe wymagania wynikające z sakralnego charakteru i wysokich aspiracji 

artystycznych dzieła. Kluczowe aspekty, wzajemnie powiązane i niezbędne dla udanego 

wykonania, obejmują: absolutną precyzję intonacji w długich frazach, świadome kształtowanie 

i utrzymanie spójnej, czystej barwy głosu typowej dla muzyki religijnej oraz mistrzowską 

kontrolę dynamiki, szczególnie w kontekście akustyki sakralnej i kulminacyjnych fragmentów. 

Fundamentem jest efektywna technika oddechowa (oddychanie przeponowe) zapewniająca 

podparcie oraz eliminacja zbędnych napięć mięśniowych, pozwalająca na płynne prowadzenie 

fraz. Świadome wykorzystanie rezonansu naturalnego nadaje głosowi nośność i głębię, a ścisła 

koordynacja harmoniczna z akompaniamentem (zwłaszcza organami) oraz opanowanie rytmu, 

w tym specyficznych wyzwań polimetrycznych, gwarantują integralność wykonania. 

Zaawansowane opanowanie techniki mieszania głosu (messa di voce) i ujednolicenia rejestrów 

zapewnia płynność brzmienia w całej skali. Ostatecznym celem jest głęboka ekspresja 

emocjonalna i zrozumienie tekstu, osiągane poprzez artystyczne frazowanie, precyzyjną dykcję 

w językach źródłowych oraz kontrolowane zastosowanie vibrata jako środka ekspresji, a nie 

celu samego w sobie. Synteza tych elementów technicznych służy przełożeniu biegłości 

warsztatowej na autentyczny przekaz duchowy i estetyczny, stanowiący istotę interpretacji 

„Ave Maria”. 

 

 

3.17.2. Wnętrze kościoła, organy i głos ludzki – współtworzenie 

 

Autorka przeprowadziła szczegółową analizę relacji między architekturą kościoła, 

instrumentem organowym a głosem ludzkim, uwzględniając aspekty akustyczne oraz wpływ 

przestrzeni kościelnej na brzmienie. Analizowane zostały następujące kwestie: 

 

• Cechy architektoniczne gotyckich kościołów oraz ich akustyczne podstawy 

Nagranie wykonano w Bazylice Archikatedralnej św. Jana Chrzciciela w Warszawie – 

reprezentatywnym przykładzie gotyku mazowieckiego. Wnętrze świątyni charakteryzuje się 

sklepieniem gwiaździstym, którego geometryczna konstrukcja poprzez liczne wielościenne 

krawędzie skutecznie rozprasza fale dźwiękowe. Zwiększa to dyfuzyjność akustyczną 

przestrzeni i ogranicza ryzyko kierunkowych odbić, które prowadziłyby do ogniskowania 

dźwięku. Długi, wąski korpus nawowy oraz wysokie okna clerestorium kształtują podłużną 



   

 

171 

przestrzeń o prostokątnym rzucie. Twarde powierzchnie ceglano-kamiennych ścian bocznych 

oraz szklane powierzchnie okien odbijają fale średnich i wysokich częstotliwości, wzmacniając 

tym samym selektywność i klarowność wyższych rejestrów. Z kolei materiał konstrukcyjny 

wykazuje niską absorpcję w zakresie częstotliwości niskich, co skutkuje wydłużeniem czasu 

pogłosu w rejonie basowym. Efektem jest charakterystyczna akustyka gotyckich kościołów o 

wyraźnie pogłębionej przestrzenności brzmieniowej. 

 

• Czas pogłosu w akustyce kościoła 

Kluczowym parametrem akustycznym przestrzeni sakralnej jest czas pogłosu, który 

decyduje o sposobie rozchodzenia się i zanikania dźwięku w czasie. W kościołach o 

sklepionych stropach dźwięk jest „uwięziony” w przestrzeni, co przypomina działanie komory 

rezonansowej. Długi czas pogłosu prowadzi do nakładania się kolejnych dźwięków, co 

zwiększa gęstość i przestrzenność brzmienia. W kontekście muzyki sakralnej może to sprzyjać 

odpowiedniemu odbiorowi duchowemu, choć jednocześnie wpływa na zrozumiałost tekstu. Dla 

porównania, w przestrzeniach przeznaczonych do mowy, takich jak sale wykładowe, celem jest 

skrócenie czasu pogłosu, co zwiększa zrozumiałość wypowiedzi. Kościoły, jako przestrzenie 

liturgiczne, posiadają architekturę sprzyjającą długiemu czasowi pogłosu, co wspomaga 

medytacyjny charakter muzyki sakralnej. 

 

• Doświadczenia akustyczne i wykonawcze związane ze śpiewem w przestrzeni 

sakralnej 

Akustyka gotyckiej świątyni zapewnia wyjątkową nośność głosu – dźwięk wypełnia 

przestrzeń bez konieczności nadmiernego natężenia emisji. Efekt porównywalny do pedału 

sostenuto w fortepianie wydłuża słyszalność każdego tonu, co wzmacnia projekcję głosu, ale 

jednocześnie ujawnia wszelkie niedoskonałości techniczne wykonawcy. Towarzyszące 

śpiewowi organy zyskują w tej przestrzeni dodatkową głębię i złożoność barwową, szczególnie 

w zakresie zróżnicowanych rejestrów i spektrum harmonicznego. Wymaga to od wykonawcy 

intensyfikacji percepcji słuchowej oraz większej świadomości brzmienia, co jest bardziej 

wymagające niż w przypadku akompaniamentu fortepianowego. Przestrzeń kościelna wpływa 

również na stan emocjonalny wykonawcy, wspierając koncentrację i poczucie duchowej 

wzniosłości. Konieczne jest wykonanie utworu w sposób poważny, uważny i pełen szacunku 

wobec sakralnego kontekstu. 



   

 

172 

Podsumowując, wnętrza gotyckich katedr z ich kamiennymi sklepieniami i gładkimi, 

twardymi ścianami mają wyjątkowy wpływ na brzmienie głosu i akompaniament organów. 

Organy, głos ludzki i architektura kościoła współtworzą wysoce sprzężony system akustyczny, 

w którym dźwięki nabierają pełni i mocy, a harmonie splatają się, tworząc „boską rezonansję” 

wychodzącą z samej przestrzeni. Ta akustyczna właściwość wzmacnia religijny charakter 

muzyki i jej transcendentalny klimat. Jednocześnie, zbyt długi pogłos może utrudniać 

zrozumienie tekstu, a szybkie i skomplikowane linie melodyczne mogą zamienić się w mętną 

kakofonię, co stawia przed śpiewakami wymogi precyzyjnej kontroli nad rytmem, wysokością 

dźwięku i artykulacją. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   

 

173 

Zakończenie 

 

              Poprzez badanie historii modlitwy „Ave Maria” uzyskano najwcześniejsze pisemne 

dowody na jej używanie: freski, modlitwy i muzykę związane z kultem Matki Bożej, a także 

próby dokonywania muzycznego opracowania przez kompozytorów jeszcze przed ostatecznym 

ustaleniem tekstu modlitwy „Ave Maria”. Zauważa się równoległy rozwój różnych hymnów ku 

czci Matki Bożej oraz liczne utwory muzyczne o tematyce maryjnej w różnych stylach, 

stworzonych przez różnych kompozytorów w różnych okresach. Dowodzi to, że kult Matki 

Bożej, a szczególnie modlitwa „Ave Maria” jest źródłem inspiracji dla kompozytorów. 

              Do teoretycznych badań wybrano szesnaście kompozycji „Ave Maria” stworzonych 

przez kompozytorów, którzy dorastali w różnych epokach i krajach, charakteryzujących się 

różnymi stylami muzycznymi. Różne były języki tekstu: łaciński, niemiecki, włoski i gruziński. 

Utwory różniły się także pod względem przeznaczenia: były wśród nich pieśni, arie, interludia 

i utwory filmowe. Różnorodna wreszcie była obsada akompaniamentu: rożek angielski, flet, 

klarnet, instrumenty smyczkowe, fortepian, organy i orkiestra symfoniczna. Teksty 

nawiązywały do modlitwy „Ave Maria” w bardzo różny sposób. Obok tych będących ścisłym 

powtórzeniem modlitwy łacińskiej były także: tekst składający się tylko z słów „Ave Maria”; 

niemiecki tekst, który jedynie luźno nawiązuje do łacińskiej modlitwy, oraz jej tłumaczenia na 

język włoski i gruziński. Można zauważyć, że utwory te nie tylko odzwierciedlają tło 

społeczno-historyczne, w jakim powstały, ale także ukazują różne style i techniki 

kompozytorskie. Niezależnie od tego, w jakich dziedzinach kompozytorzy się wyróżniali (np. 

opera, pieśni artystyczne, muzyka instrumentalna itp.), tworzyli dzieła o charakterze sakralnym, 

w tym „Ave Maria”, ale postać tego dzieła jest ściśle powiązana z ich krajem i historią 

kulturową. Każdy z kompozytorów miał w swoim umyśle własny obraz Matki Bożej, co 

również wpłynęło na kształt utworów. 

Jednocześnie poprzez połączenie badań teoretycznych i praktyki wykonawczej 

zrealizowano proces weryfikacji wiedzy w praktyce, uzyskując nowe poznanie i poszukując 

najbardziej odpowiedniej techniki do śpiewu muzyki kościelnej.  

Na skutek rozwoju kultu Matki Bożej i nie tylko religijnego, ale i kulturowego zjawiska, 

jakim jest hymn „Ave Maria” i jego recepcja, powstała bardzo szeroka grupa jego wykonawców 

i odbiorców, co z kolei motywuje kolejnych kompozytorów do tworzenia nowych dzieł „Ave 

Maria”. 

  



   

 

174 

Bibliografia 

 

Źródła archiwalne 

 
Biblioteka Narodowa Francji, sygn. Lat. 944, k. 145. 

British Library, Rare Books Department, sygn. IA 27542. 

Karlsruhe, Badische Landesbibliothek, Cod. Aug. LV, fol. 42v, col. 1 

 

Książki 
 

Fr. Paul M. Addison O.S.M., Akathistos hymn to the Mother of God. Translation for chant and 

choral recitation, Rome 2010 

Thomas Arentzen, The Virgin in Song: Mary and the Poetry of Romanos the Melodist, 

Philadelphia 2017 

M. Arróniz, Manual de biografía mejicana ó Galería de hombres célebres de Méjico, Paryż-

Nowy Jork 1857 

Peter Benary, J. S. Bachs Wohltemperiertes Klavier: Text – Analyse – Wiedergabe, Aarau 2005 

Walter Berschin, Martin Hellmann, Hermann der Lahme – Gelehrter und Dichter (1013–

1054), Heidelberg 2004 

E. Douglas Bomberger, Brainard’s Biographies of American Musicians, Westport 1999 

Carl E. Braaten, Robert W. Jenson, Mary, Mother of God, Grand Rapids 2004 

David R. Breed, The History and Use of Hymns and Hymn-Tunes, Chicago 1903, reprint 2009 

F. Brittain, Mediaeval Latin and Romance Lyric to A, Cambridge 1951 

Ralph Brucker, ‘Christushymnen’ oder ‘epideiktische Passagen’? Studien zum Stilwechsel im 

Neuen Testament und seiner Umwelt, Göttingen 1997 

Theodore Alois Buckley, The catechism of the Council of Trent, London 1852, reprint 2010 

Julian Budden, The Operas of Verdi, Vol 3 From Don Carlos to Falstaff, London 1992 

Yang Pei Ren. Yin yue shi yu shang xi. Tajpej 2001 

Anthony Burton, A Performer's Guide to the Music of the Classical Period, London 2002 

Friedrich Blume, Classic and Romantic Music: A Comprehensive Survey, New York 1970 

François-René Tranchefort, L’Opéra, Paris 1983 

Piotr Kaminski, Mille et un opéras, Paris 2003 

Alban Butler, Butler’s lives of the saints, Volume 10, London-New York 1997 

J. Chociszewski, Ołtarzyk polski katolickiego nabożeństwa, Grudziądz 1883 



   

 

175 

Donald H. Calloway, Champions of the Rosary: The History and Heroes of a Spiritual  

Weapon, Stockbridge 2017 

Petrus Canisius, Catechismi Latini et Germanici, I, red. Friedrich Streicher,  

Roma-München 1933 

Common Worship: Services and Prayers for the Church of England, London 2000 

Arthur Anselm Crowther, Jesus, Maria, Joseph: Or, The Devout Pilgrim of the Ever Blessed 

Virgin Mary. In His Holy Exercises Upon the Sacred Mysteries of Jesus, Maria, Joseph, 

Amsterdam 1663 

Maria Cramer, Koptische Paläographie, Wiesbaden 1964 

Antonio García Cubas, Diccionario Geográfico, Histórico y Biográfico de los Estados Unidos 

Mexicanos, t. 1, Murguía 1888 

William Dugdale, Monasticon Anglicanum, t. 6, London 1817–1830 

Margot Fassler, Music in the medieval West, New York 2014 

Sarah Gador-Whyte, Theology and poetry in early Byzantium: the Kontakia of Romanos the 

Melodist, Cambridge 2017 

Jean Gallois, Charles-Camille Saint-Saëns, Mardaga 2004 

Mario Nagari. Un dimenticato maestro e compositore di musica: Luigi Luzzi. Wyd. Tipografia 

La Cupola, Novara 1977. 

Gebet- und Gesangbuch für die Schüler des Znaimer Gymnasiums, Lenck 1865 

David M. Gwynn, Susanne Bangert, Religious diversity in late antiquity, Leiden 2010 

Prod'homme, Jacques-Gabriel i Arthur Dandelot, Gounod (1818-1893) sa vie et ses œuvres, 

d'après des documents inédits ..., Paris: C. Delagrave, 1911 

Charles Gounod, Autobiographical reminiscences: With family letters and notes on music, 

red. W. H. Hutchinson, London 1896 

Andreas Külzer, Pauline Allen, Leen Mari Peltomaa, Presbeia Theotokou: The Intercessory 

Role of Mary across Times and Places in Byzantium (4th – 9th Century), Wien 2015 

Vladimir Lossky, The Meaning of Icons, Yonkers 1982 

Luigi Magnani, Beethoven nei suoi quaderni di conversazione, Laterza 1970 

Amanda Holden, The New Penguin Opera Guide, Nowy Jork 2001 

Maria, Études sur la Sainte Vierge, tome VI, red. Hubert du Manoir, Paris 1964 

Jacques Marseille, France et Algérie, journal d’une passion, Paris 2002 

odd William B., Bowden Ann, Sir Walter Scott: A Bibliographical History 1796‒1832, New 

Castle, stan Delaware 1998 

St. Romanos the Melodist, On the Life of Christ: Kontakia, San Francisco 1995 



   

 

176 

R. L. P. Milburn, Early Christian Art and Architecture, Oakland 1991 

Neil K. Moran, Singers in Late Byzantine and Slavonic Painting, Leiden 1986 

Ode in honour of the Holy Immaculate Most Blessed Glorious Lady Mother of God and Ever 

Virgin Mary written on the Occasion of the Deliverance of Constantinople from the 

Barbarians, A.D. 626, red. o. Vincent McNabb OP, b.m.w. 1934 

Jean-Pierre Ouvrard, Histoire de la musique occidentale, Paris 2003 

Piotr Kamiński: Tysiąc i jedna opera. T. 1. Warszawa 2008 

Leena Mari Peltomaa, The image of the Virgin Mary in the Akathistos Hymn, Leiden 2001  

Otto Pfülf SJ, Erinnerungen an P. Adolf von Doß SJ, einen Freund der Jugend, Freiburg im 

Breisgau 1887 

Astor Piazzolla, Natalio Gorin, Astor Piazzolla: a manera de memorias. Buenos Aires 1990  

Marjorie Reeves, Jenyth Worsley, Favourite Hymns. 2000 years of Magnificat, London-New 

York City 2006 

Brian Reynolds, Gateway to heaven, El Segundo 2012 

C.H. Roberts, Catalogue of the Greek and Latin Papyri in the John Rylands Library 

Manchester, Volume III Theological and Literary Texts, Manchester 1938 

Michael Rose, In Tiers of Glory: The Organic Development of Catholic Church Architecture 

through the Ages Vancouver 2004 

Walter Scott, Das Fräulein Vom See: Ein Gedicht in Sechs Gesangen, tłum. A. Storck, 

Bremen 1819 

Oliver Schwarz-Roosmann, Luigi Cherubini und seine Kirchenmusik, Köln 2006 

Santissimo Copo e Sangue di Cristo, solenità, Santa messa, Adorazione e Benedizione 

Eucaristica, presiedute dal Santo Padre Francesco, Roma 2020 

Stephen J. Shoemaker, The first Christian hymnal: the songs of the ancient Jerusalem church, 

Provo 2019 

Francisco Sosa, Biografías de mexicanos distinguidos, México 1884 

Sigmund Spaeth, Montana Stories Behind the World’s Great Music, Whitefish 2005 

Erik Thun, Image and Relic: Mediating the Sacred in Early Medieval Rome, Rome 2003 

Herbert Thurston, Familiar Prayers, Westminster 1953 

Św. Tomasz z Akwinu, Reginald z Piperno, The Three Greatest Prayers: Commentaries on 

the Lord’s Prayer, the Hail Mary, and the Apostles’ Creed, Nashua 1990 

Timothy Verdon, Mary in Western Art, Hudson Hills 2005 

Kallistos Ware, The Festal Menaion, London 1969 

L. Watson, Camille Saint-Saëns, his life and art, London-New York 1923 



   

 

177 

Egon Wellesz, A history of Byzantine music and hymnography, Oxford 1961 

Egon Wellesz, The Akathistos Hymn, Copenhagen 1957 

 

Artykuły, czasopisma 

 
Michael Alan Anderson, Enhancing the „Ave Maria” in the Ars Antiqua, „Journal of 

Plainsong and Medieval Music” 2010, nr 19, s. 35–65. 

I. Daoust, Marie dans les catacombes, „Esprit et Vie” 1983, nr 91, s. 81.  

Alicja Dołowska, Muzyka czasami boli, „Niedziela” 2012, nr 26, s. 14–15. 

El Sr. D. Luis Baca, „El Siglo Diez y Nueve” 24 marca 1853 

„El Universal” 23 marca 1853 

Hans Förster, Die älteste marianische Antiphon – eine Fehldatierung? Überlegungen zum 

“ältesten Beleg” des Sub tuum praesidium, „Journal of Coptic Studies” 2005, nr 7, s. 99–109. 

Sarah Gador-Whyte, “Changing Conceptions of Mary in Sixth-Century Byzantium: The 

Kontakia of Romanos the Melodist, [w:] Questions of Gender in Byzantine Society, red.  

Bronwen Neil, Lynda Garland, Farnham 2013, s. 81. 

Gerald R. Hoekstra, The French Motet as Trope: Multiple Levels of Meaning in Quant florist 

la violete / El mois de mai / Et gaudebit, „Speculum” 1998, nr 73 (1), s. 32–57. 

Stephen Holden, Astor Piazzolla, 71, Tango's Modern Master, Dies, „The New York Times”  

6 lipca 1992, s. 14. 

Zhang Jianguo, Słuchając dwóch wersji „Ave Maria”, „Audio Technology” 1998, nr 4, s.1. 

Diao Ke, Analiza charakterystyki artystycznej i wykonania „Ave Maria” Cacciniego, „Sztuka 

Masowa” 2015, nr 16, s. 170–171. 

Mary Joan Winn Leith, Earliest Depictions of the Virgin Mary, „Biblical Archaeology 

Review”, vol. 43, nr 2, marzec-kwiecień 2017, s. 49. 

Roberta Mazza, Dating Early Christian Papyri: Old and New Methods – Introduction, 

„Journal for the Study of the New Testament” 2019, vol. 42(1), s. 49–50. 

Zhang Mixue, Jak interpretować „Ave Maria”, pieśń artystyczną Schuberta?, „Northern 

Music” 2020, nr 13, s. 33–34. 

Li Na, Doskonałe połączenie melodii wokalnej i akompaniamentu fortepianowego na 

przykładzie „Ave Maria” Schuberta [J], „Grand Stage” 2013, nr 12, s. 57–58. 

Parigi, Milva invita al tango, „Corriere della Sera” 4 września 1984, s. 14. 

M. Sansone, Verga and Mascagni: The Critics' Response to 'Cavalleria Rusticana', „Music  

& Letters” 1990, nr 2, s. 198. 



   

 

178 

Siergiej Siewostjanow, Stranicy żyzni Władimira Fiodorowicza Wawiłowa, „Niewa” 2005,  

nr 9, s. 233–237. 

Otto Stegmüller, Sub tuum praesidium. Bemerkungen zur ältesten Überlieferung, „Zeitschrift 

für katholische Theologie” 1952, nr 1, s. 76–82. 

Daniel Stiernon, Bulletin de théologie mariale byzantine, „Revue des études byzantines” 

1959, nr 17, s. 242.  

Michaił Telechow, «„Ave Maria”» była napisana w SSSR? Istorija o tom, kak sowietskij 

muzykant Władimir Wawiłow «podarił» swoju muzyku sriedniewiekowym kompozitoram, 

„Wieczernyj Pietierburg” 12 października 2015.  

Lai, Hermione, The Greatest Composers of Film Music: Saint-Saëns, Breil, Steiner and 

Korngold, „Interlude.hk”, 25 kwietnia 2022.  

Piotr Towarek, Modlitwa „Sub Tuum praesidium”: czas powstania, miejsce w liturgii oraz 

recepcja w kulturze muzycznej. Zarys problematyki, „Vox Patrum” 2021, nr 80, s. 239 

John D. Witvliet, The Anaphora of St. James [w:] Essays on Early Eastern Eucharistic 

Prayers, red. Paul F. Bradshaw, Collegeville 1997, s.153–172. 

Mary E. Wolinski, The Compilation of the Montpellier Codex, „Early Music History” 1992,  

nr 11, s. 263–301. 

Hong Xiao, Analiza i studium porównawcze dwóch wersji „Ave Maria” Schuberta  

i Gounoda, „Głos Żółtej Rzeki” 2014, nr 5, s. 34–35. 

Yao Yanling, Interpretacja artystyczna „Ave Maria” Schuberta, „Gospodarka Wiedzy”, 2009, 

nr 16, s. 173–176. 

Zhang Yuan, Kontrola barwy dźwięku i emocji w dyrygowaniu chórem [na przykładzie] „Ave 

Maria” Schuberta, „Głos Żółtej Rzeki” 2024, nr 5, s. 156–159. 

Wang Zhuo, Analiza nauczania wokalnego utworu „Ave Maria” Cacciniego, „Muzyka, Czas 

i Przestrzeń” 2014, nr 8, s. 139.   

 

Encyklopedie i słowniki 

 
Acathist Hymn, [hasło w:] The Oxford Dictionary of Byzantium, vol. 1, red. A.P. Kazhdan, 

New York 1991, s. 44. 

Addai and Mari, Liturgy of Cross, [hasła w:] The Oxford Dictionary of the Christian Church, 

Oxford 2005 

Ave Maris Stella, [hasło w:] Catholic Encyclopedia, red. Charles Herbermann, New York 

1913, s. 149. 



   

 

179 

Virgilio Bernardoni, Mascagni, Pietro [hasło w:] Dizionario biografico degli italiani, vol. 71, 

Roma 2008 

J. Coogan, Appendix: The Odes, [w:] Textual History of the Bible, Vol. 2: Deuterocanonical 

Scriptures, red. A. Lange i in., Leiden 2019, s. 542–544. 

A.A. De Marco, Hail Mary, [hasło w:] New Catholic Encyclopedia, t. 6, New York 1967,  

s. 616–617. 

William Henry Hadow, Schubert, Franz Peter, [hasło w:] Encyclopædia Britannica, Vol. 24, 

red. Hugh Chisholm, Cambridge 1911, s. 385 

Harvard Concise Dictionary of Music, Cambridge 1978 

Steven Huebner, Faust (ii), [hasło w:] Grove Music Online, Oxford 2002. 

Henry Hugh, Magnificat, [hasło w:] The Catholic Encyclopedia, Vol. 9, New York 1910 

Henry Hugh, Salve Regina, [hasło w:] The Catholic Encyclopedia, Vol. 13, New York 1912,  

s. 409–410. 

Lawrence Gushee, Hermannus Contractus [Hermann der Lahme, Hermann von Reichenau], 

[hasło w:] The New Grove Dictionary of Music and Musicians, red. Stanley Sadie, Oxford 

2001. 

Francesco Izzo, Luzzi, Luigi, [hasło w:] Dizionario biografico degli italiani, Roma 2006 

Mascagni, Pietro [hasło w:] Enciclopedia Italiana, II Appendice, Roma 1949 

Ina-Ulrike Paul, Doß, Adolf von, [hasło w:] Bosls bayerische Biographie, red. Karl Bosl, 

Regensburg 1983 

Romanos, [hasło w:] Encyclopædia Britannica. Vol. 23, red. Hugh Chisholm, Cambridge 

1911 

Salve Regina, [hasło w:] The New Grove Dictionary of Music and Musicians, vol.16, red.  

S. Sadie, London-Washington 1980, s. 435. 

Patricius Schlager, Hermann Contractus, [hasło w:] The Catholic Encyclopedia, Vol. 7, New 

York 1910, s. 266. 

Seroka, Henri [hasło w:] Dictionnaire de la chanson en Wallonie et à Bruxelles, red. Robert 

Wangermée, Pascale Vandervellen, Bruxelles 1995, s. 313. 

Theotokos, [hasło w:] The Oxford Dictionary of Byzantium, vol. 3, red. A.P. Kazhdan, New 

York 1991, s. 2070. 

Tontation, [hasło w:] The Oxford Dictionary of Byzantium, vol. 1, red. A.P. Kazhdan, New 

York 1991, s. 1148. 

Herbert Thurston, Hail Mary [hasło w:] The Catholic Encyclopedia, red. Charles George 

Herbermann, Vol. 7, New York 1910, s. 110. 



   

 

180 

S.C. Willis, Cherubini, (Maria) Luigi (Carlo Zanobi Salvadore), [hasło w:] The New Grove 

Dictionary of Opera, t. 1, red. S. Sadie, New York 1994, s. 833.  

 

Źródła internetowe 

 
>4000 „Ave Maria” songs, https://www.avemariasongs.org/aves/index.htm 

A. Bandettini, È morta Milva, la "Rossa" della canzone d'autore, 

https://www.repubblica.it/spettacoli/people/2021/04/24/news/e_morta_milva-297804515/ 

[dostęp: 03.07.2025] 

https://de.wikipedia.org/wiki/Datei:Pr%C3%A4ludium_BWV_846,_Druckfassung_1802_(Sc

hwencke-Takt_markiert).jpg [dostęp: 03.07.2025] 

Catacombe di Prischilla, Visita la catacomba, 

http://www.catacombepriscilla.com/visita_la_catacomba.html [dostęp: 03.07.2025] 

Catalogue of the Greek papyri in the John Rylands library,  

https://www.digitalcollections.manchester.ac.uk/view/MS-GREEK-P-00470/1 [dostęp: 

03.07.2025] 

composersunion.ge [dostęp: 03.07.2025] 

dspace.nplg.gov.ge [dostęp: 03.07.2025] 

Stig Simeon Frøyshov, [Hymnography of the] Rite of Jerusalem, 

https://www.academia.edu/4874556/_Hymnography_of_the_Rite_of_Jerusalem [dostęp: 

03.07.2025] 

Graeca Mrezha, http://graeca.mrezha.net/glt/texts/Tri/t32.htm [dostęp: 03.07.2025] 

Norbert Müllemann, Auf der Suche nach dem verlorenen Takt, Henle Blog,16 kwietnia 2012, 

https://www.henle.de [dostęp: 03.07.2025] 

Henri Seroka: Biografia i filmografia, https://www.filmpolski.pl/fp/index.php?osoba=1137 

[dostęp: 14.03.2025] 

henriseroka.com [dostęp: 03.07.2025] 

http://gabrielcastagna.com.ar/piazzolla_biografia.html [dostęp: 03.07.2025] 

http://news.bbc.co.uk/hi/spanish/misc/newsid_2094000/2094824.stm [dostęp: 03.07.2025] 

https://adp.library.ucsb.edu/index.php/mastertalent/detail/102887/Luzzi_Luigi [dostęp: 

03.07.2025] 

https://archive.gov.ge/en/33-13-kartuli-estrada [dostęp: 03.07.2025] 



   

 

181 

https://archive.org/details/catalogueofgreek03john/page/46/mode/2up [dostęp: 03.07.2025]] 

https://archiviostorico.operaroma.it/edizione_opera/cavalleria-rusticana-1890/ [dostęp: 

03.07.2025] 

https://data.bnf.fr/fr/ark:/12148/cb139126203 [dostęp: 03.07.2025] 

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k328306g/f1.item.r=Gounod%20Bach [dostęp: 

03.07.2025] 

https://data.bnf.fr/ark:/12148/cb13911195c [dostęp: 03.07.2025] 

https://ecommons.udayton.edu/imri_sheetmusic/22 [dostęp: 03.07.2025] 

https://ecommons.udayton.edu/imri_sheetmusic/24 [dostęp: 03.07.2025] 

https://es.aleteia.org/2021/03/11/el-ave-maria-de-piazzolla [dostęp: 03.07.2025] 

https://georgianwomencomposers.ge/en/composers/16/ [dostęp: 03.07.2025] 

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b55008212h/f4.image [dostęp: 03.07.2025] 

https://imslp.org/wiki/Ave_Maria,_CG_89_(Gounod,_Charles) [dostęp: 03.07.2025] 

https://imslp.org/wiki/Ave_Maria_in_A_major,_ICS_19_(Saint-Sa%C3%ABns,_Camille) 

[dostęp: 03.07.2025] 

https://imslp.org/wiki/Ave_Maria_in_B-flat_minor_(Doss,_Adolf_von) [dostęp: 03.07.2025] 

https://imslp.org/wiki/Ave_Maria,_Op.80_(Luzzi,_Luigi) [dostęp: 03.07.2025] 

https://imslp.org/wiki/Las_Huelgas_Codex_(Various) [dostęp: 03.07.2025] 

https://imslp.org/wiki/List_of_works_by_Georges_Bizet [dostęp: 03.07.2025] 

https://megavtogal.com/pereskazy1/kachchini-ave-mariya-istoriya-sozdaniya-kratko.html 

[dostęp: 15.02.2025]  

https://soundtracks.pl/search.php?query=micha%C5%82+lorenc&op=search&option=reviews 

[dostęp: 03.07.2025] 

https://www.avemariasongs.org/sources/CDs/CD1.htm [dostęp: 03.07.2025] 

https://www.dailymotion.com/video/x2yissd [dostęp: 03.07.2025] 

https://www.discogs.com/it/master/346761-Milva-And-Astor-Piazzolla-Live-At-The-Bouffes-

Du-Nord [dostęp: 03.07.2025] 

https://www.discogs.com/master/270945 [dostęp: 03.07.2025] 

https://www.discogs.com/master/338297-Milva-Artisti [dostęp: 03.07.2025] 

https://www.discogs.com/artist/3075277-Nunu-Gabunia [dostęp: 03.07.2025] 

https://www.discogs.com/release/1592290-Libera-Libera [dostęp: 03.07.2025] 

https://www.discogs.com/release/5544728 [dostęp: 03.07.2025] 



   

 

182 

https://www.discogs.com/it/master/165564-Libera-Libera [dostęp: 03.07.2025] 

https://www.landrucimetieres.fr/spip/spip.php?article731 [dostęp: 03.07.2025] 

https://www.parishfaith.com/quinceanera-music [dostęp: 03.07.2025] 

https://www.terrasanctamuseum.org/en/χαίρε-μαρία-ave-maria-the-origins-of-the-marian-cult/ 

[dostęp: 03.07.2025] 

https://www.themoviedb.org/person/39452-astor-piazzolla [dostęp: 03.07.2025] 

https://www.youtube.com/watch?v=chy2xg0kpxU [dostęp: 03.07.2025] 

Konstytucja soborowa Lumen gentium, p. 66. 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-

ii_const_19641121_lumen-gentium_en.html [dostęp: 03.07.2025] 

La prima immagine di Maria nelle catacombe di Priscilla (Roma), 

https://www.youtube.com/watch?v=tCTVTE9HFS0 [dostęp: 03.07.2025] 

Paul Levy, Bob Dylan, Verdi and/or Wagner: Two Men, Two Worlds, Two Centuries by Peter 

Conrad – review, online: http://www.freakyparty.net/2011/11/verdi-and-or-wagner-two-men-

two-worlds-twocenturies-by-peter-conrad-review/ [dostęp: 03.07.2025] 

Michał Lorenc: Biografia i filmografia, https://filmpolski.pl/fp/index.php?osoba=1112381 

[dostęp: 03.07.2025] 

nplg.gov.ge [dostęp: 03.07.2025] 

Robert Prizeman RIP, https://libera.org.uk/news/robert-prizeman-rip/ [dostęp: 03.07.2025] 

M. Susnik, El “Ave María” de Piazzolla, https://es.aleteia.org/2021/03/11/el-ave-maria-de-

piazzolla [dostęp: 03.07.2025] 

The Seven Ecumenical Councils – Christian Classics Ethereal Library, online: ccel.org 

[dostęp: 03.07.2025]  

 

Nagrania muzyczne 
 

Irina Bogaczewa, Starinnyje Arii, Melodija, 1975, płyta winylowa 

Milva, Artisti, BMG Rights Management GmbH, 2001, płyta CD 

Libera. Libera. EMI Records, 1995, płyta CD 

Libera, Libera [CD]. Erato Disques S.A.S., 1999, płyta CD 

Libera, Visions, EMI Classics, 2005, płyta CD 

Henri Seroka, Henri Seroka, Polskie Nagrania Muza, 1971, płyta winylowa 

Władimir Wawiłow, Liutniewaja Muzyka XVI—XVII wiekow, Melodija, 1970, płyta winylowa 


